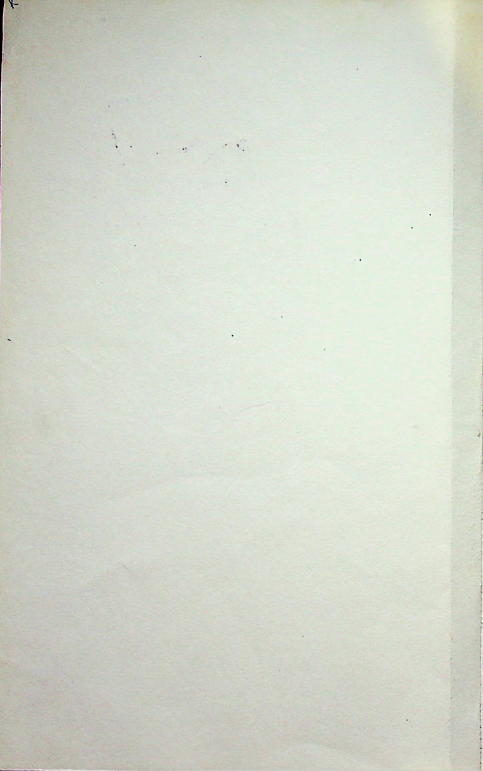




सम्पादिका

डॉ.दिलशाद जीलानी

हिन्दी-विभाग, कशमीर विश्वविद्यालय श्रीनगर-190006



# वितस्ता

-: सम्पादिका :-डॉ. दिलशाद जीलानी



हिन्दी विभाग, कश्मीर विश्वविद्यालय

#### कश्मीर विश्वविद्यालय की हिन्दी

# शोध-पत्रिका

सम्पादिकाः डॉ० दिलशाद जीलानी रीडर एवं अध्यक्षा, हिन्दी–विभाग

सम्पादक मंडलः प्रा० (डॉ०) एस० एन० कौल (डॉ०) जौहरा अफ़ज़ल

मूल्यः 200/- रू०

कमप्यूट्राईजेशनः नसीम, वसीम

मुद्रक: नगीना प्रिंटिंग प्रेस, श्रीनगर पुलिस स्टेशन कराल खड के सामने, नई सड़क, श्रीनगर फोन: 2432530, 2452027

### अनुक्रम

|    | दो शब्द                                 | सम्पादिका               | i  |
|----|-----------------------------------------|-------------------------|----|
| 9  | अब्दुल अह्द ज़रगर                       | प्रो.(डॉ.) भुषण लाल कौल | i  |
| 2  | कश्मीरी भावाः शब्दों की रिथति           | प्रो.(डॉ.) सोमनाथ कौल   | 13 |
| 3  | काली झड़ी में बुझे हुए दिए का<br>यथार्थ | डॉ. रतनलाल शांत         | 24 |
|    | (रहमान 'राही' की कविता से               |                         |    |
|    | खोज)                                    |                         |    |
| 8  | कश्मीरी नाटक का सफर                     | डॉ. रतन तलाशी           | 32 |
| 4  | राष्ट्रीय गीत (कविता)                   | डॉ.बी. एन. कल्ला        | 36 |
| Ę  | मौलिक सृजनः अनुवाद और                   | डॉ. शिवन कृष्ण रैणा     | 37 |
|    | अनुवाद- 'प्रक्रिया                      |                         |    |
| 9  | वर्ममान समाजः मूल्य-संक्रमण             | डॉ. दिलशाद जीलानी       | 44 |
| 5  | लोकतंत्र और राष्ट्रभाषा                 | डॉ. मनीषा रानी शर्मा    | 52 |
| ξ  | महान् संस्कृतिवेताः रवीन्द्रनाथ         | डॉ. हरमहेन्द्रे वेदी    | 57 |
|    | टैगोर                                   |                         |    |
| 90 | हिन्दी कथा-साहित्य में महिलाओं          | डॉ. दिलशाद जीलानी       | 69 |
|    | का योगदान                               |                         |    |
| 99 | नई कहानी में पारिवारिक विघटन            | डॉ. मुश्ताक अहमद        | 75 |
| 92 | 'नई कहानी' की भाषा में नवीनता           | डॉ. सखबीर कौर           | 79 |

(नोटः प्रस्तुत पत्रिका में प्रकाशित लेखों की सामग्री से सम्पादक मण्डल का सहमत होना अनिवार्य नहीं है।)

#### दो शब्द

'वितस्ता' कश्मीर घाटी में हजारों वर्षों से प्रवाहित होती आ रही है। यह कश्मीर की परम्परागत संस्कृति की प्रतीक तथा साक्षी बनी हुई है। घाटी की परिस्थितियाँ बदलती रही हैं किन्तु 'वितस्ता' का प्रवाह कभी रूका नहीं है।

हमारे विभाग की पत्रिका 'वितस्ता' का इतिहास लभगभ ३५–३६ वर्ष पुराना है। इन वर्षों में इसका निरन्तर विकास तथा विस्तार हुआ। इसने समय—समय पर उच्च—कोटि की साहित्यिक आलोचनात्मक तथा शोधपरक गतिविधियों का परिचय दिया। दुर्भाग्य—वश १६६० तथा इसके पश्चात 'वितस्ता' का प्रवाह कुछ समय के लिए अवरुद्ध हुआ, लेकिन पिछले तीन चार वर्षों से यह क्रम फिर से शुरू हुआ है क्योंकि अब नव प्रातः के साथ नयी हवा चलने लगी है। बसन्त के नये फूल अंकुञ्ति हो रहे हैं; आदान—प्रदान के नये रास्ते खुल रहे हैं......।

इस बदलते परिदृश्य में हमारे विभाग की 'वितस्ता' भी नये रंग—रूप तथा नवीन संवेदना को लेकर प्रकाश में आ रही है। आशा है भविष्य में 'वितस्ता' निरन्तर प्रवाहित होकर उन्नति के पथ पर अग्रसर होती रहेगी।

'वितस्ता' के प्रस्तुत अंक में स्तरीय शोध—परक लेख समाविष्ठ किये गये हैं। मैं उन लेखक विद्वानों के प्रति आभार प्रदर्शित करती हूँ जिन्होंने मुझे अपने लेख भेज कर 'वितस्ता' के विकास में महत्वपूर्ण योगदान किया है। आशा है भविष्य में भी उनकी ओर से अपेक्षित सहयोग तथा निर्देश मिलते रहेंगें।

में सुधी पाठकों से आशा रखती हूँ कि उन्हें हमारा यह अंक पिछले अंकों की तरह अच्छा ही लगेगा तथा पाठकगण अपने बहुमूल्य सुझावों द्वारा हमारा मार्ग—दर्शन भी करते रहेंगें। हमें आपकी प्रतिक्रिया की प्रतिक्षा रहेगी।

इस पत्रिका को प्रकाशित कराने का श्रेय कश्मीर विश्वविद्यालय के कुलपित प्रो. जलीस अहमद खाँ 'तरीन' साहब तथा कुल सचिव प्रो. अब्दुल मजीद मत्तू साहब को जाता है; जिन्होंने हर प्रकार से हमें इस पत्रिका को प्रकाशित करनें में सहयोग दिया। इसके लिए हमारा विभाग उनके प्रति आभार प्रदर्शित करता है।

#### अब्दुल अहद ज़रगर

(कशमीरी सूफ़ी कवि) (सन् १६०६ ई॰ ····· २१ नवम्बर, १६८३ ई॰)

-प्रो॰ (डा॰) भूषण लाल कौल

आधुनिक युगीन कश्मीरी जन मानस में इफ्रान अर्थात् मारिफ़त की अमृत घारा प्रवाहित करने में सूफ़ी कवि अब्दुल अह्द ज़रुगुर का महत्त्वपूर्ण योगदान रहा है। अह्द ज़रगर केवल एक सूफ़ी बुजुग ही थे, अपितु भारतीय दर्शन वेदान्त, शेवमत एवं सगुण वैष्याव भिक्त से प्रेरित सर्जनात्मक कलाकार भी थे। उन्हें केवल एक सूफी कवि कहना ही पर्याप्त नहीं होगा। ऐसा कह कर हम उन की रचनात्मक प्रतिभा के साथ न्याय नहीं कर सकेंगे। वास्तव में वे एक समन्वयवादी चिन्तक एवं कलाकार थे। जिन्होंने तसव्युफ (सुफीइज्म) एवं वेदान्त, भिवत और चिन्तन तथा लौकिक और अलौकिक का अद्भुत समन्वय अपनी रचनाओं में प्रस्तुत किया है। उन के समकालीन भक्त कवि मास्टर ज़िनद कौल ने शुद्ध भारतीय चिन्तन पर आधारित भक्ति रस (ईश्वर के प्रति उत्कट अनुराग) प्रधान रचनाएँ लिखीं लेकिन अहद ज़रगर ने एक ओर १६ वीं शताब्दी के प्रसिद्ध कश्मीरी सूफी कवियों की परम्परा को २० वीं शताब्दी में अपने रचनात्मक कौशल से गौरवान्वित किया तो दूसरी ओर भारतीय चिन्तन-शास्त्र की विभिन्न धाराओं से अमृत कण एकत्र करके जनमानस के तमसान्धकार को मिटाने का प्रयास भी किया है। महान समन्वय कारी साधक एवं कवि के रूप में उन्होंने सिच्चिदानन्द धन के प्रति अपनी दृढ़ आस्था व्यक्त की। तसव्युफ में भारतीय रंग अथवा भारतीय संस्कृति की यह मनोहर छटा अपने आप में अद्भुत एंव अलौकिक है।

आधुनिक कश्मीरी काव्य में परम्परा से हट कर बहुत कुछ लिखा गया और आज भी लिखा जा रहा है। कई देशी एवं विदेशी काव्य आन्दोलनों चिन्तन पद्धितयों एवं विचार सरणियों ने इस के अन्तर—बाह्य स्वरूप में पर्याप्त परिवर्तन उपस्थित किये। राष्ट्रीय काव्य, क्रान्तिकारी काव्य, प्रगतिवादी काव्य, प्रयोगवादी काव्य, नई कविता, विचार काव्य केवल कवि की समझ तक सीमित रहने वाला काव्य और न जाने कितनी अन्य धाराओं में कश्मीरी काव्य बीसवीं शताब्दी में प्रवाहित हुआ लेकिन देखने योग्य विशेष बात यह है कि परम्परागत मूल्यों की पूर्ण अवहेलना न हो सकी । ये मूल्य आज भी कलाकार को सर्जन की प्रेरणा प्रदान करते है। परम्परागत मूल्यों की क्षीण धाराओं का

अस्तित्व कई बार आधुनिकता की भीषण आन्धी उन्हें समूल उखाड़ फेंकने में सफल न हो सकी। श्री अब्दुल अह्द ज़रगर वर्तमान युग में उसी भव्य सांस्कृतिक परम्परा के प्रकाशस्तम्भ हैं। अह्द ज़रगर ने युगीन काव्य आन्दोलनों से अप्रभावित रह कर अपने साधनामय जीवन की गहुनानुतियों के काव्यवाणी प्रदान की।

अह्द ज़रगर का जन्म २० वीं शताब्दी के पहले दशक में नरवरा—श्रीनगर के डांगर पोरा<sup>9</sup> मुहल्ले में हुआ। निश्चित जन्म—तिथि के विषय में पर्याप्त मतभेद है<sup>२, 1</sup> स्वयं जरगर साहब अपनी निश्चित जन्म तिथि के बारे में अन्त तक अनुमान ही लगाते रहे। जुलाई सन् १६८१ में एक भेंट वार्ता में उनहोंने अपरी आयु ७० वर्ष जिस के आधार पर उन का जन्म सन् १६९० अथवा १६११ ई० माना जा सकता है<sup>3</sup>।

उनके पिता स्वर्गीय गुलाम मुही—उट्दीन पश्मीना बुनकर और एक माहीर रफ्गर भी थे।

नाम के साथ 'ज़रगर' शब्द जुड़ा है स्पष्ट है इन के पुर्वज सुनार का काम करते होंगे। २५ वर्ष की अवस्था में इन का प्रथम विवाह हुआ लेकिन

- (२) श्री मोती लाल साकी ने इस मुहल्ले का नाम मकार मुहल्ला लिखा है। देखियेः 'गाशिर'— मोती लाल साकी – पृ० १०० (वास्तव में मकार मुहल्ला डांगर पोरा के बहुत निकट है और दोनों नरवरा–श्रीनगर में स्थित है।)
- (२.i)— श्री अमीन कामिल ने यह तिथी अनुमानतः सन् १६१६ या १६९७ मानी है जो सही नहीं है। उनहीं के तर्क को ध्यान में रख कर सही गणना के आधार पर यह तिथी सन् १६०७ होनी चाहिये थी। देखिये 'सूफी शायिर'— भाग—३— अमीन कामिल जम्मू कश्मीर कल्चरल अकादमी प्रकाशन— सन् १६६५ पृ०—७३
- (ii)— प्राफंसर मुही—उ—दीन हाजिनी ने यह तिथी सन् १६०८ मानी है जिस का अनुमोदन श्री गुलाम नवी फिराक ने अपनी रचना 'नाविशरि सोम्बरन' में किया है। 'कांशिर शायिरी'— सम्पादकः श्री मुही—उ—दीन हाजिनी साहित्य अकादमी प्रकाशन—सन् १६६० ई० – पृ० २०७
- (iii)— श्री मोती लाल साकी के अनुसार वे सन् १६०५-०६ में जन्मे हैं। 'गाशिर' – साकी – ५०-१००
- (३) 'शीराज़ि' (कश्मीरी)— अहद ज़रगर नवम्बर—जम्मू कश्मीर कलचरल अकादमी के मुख्य पत्रिका— सन् १९८४ ई० 'अहद जरगर'— भेटवार्ता—मेहराज—उ—दीन पु० १३०
- (ii)— इसी पत्रिका के एक ओर निबन्ध में। मोती लाल साकी ने लिया है कि जरगर साहब ने भेंटवार्ता में अपनी आयु ७२ वर्ष बताई। अतः उन का जन्म सन् १६०६ ई० में हुआ होगा। ऐसा मानना पड़ेगा।
  - 'शीराजि'- अहद जरगर नम्बर-पृ०-४३
- (iii)— 'अह्वालनामा'— भाग—२ में उनका जन्म सन् १६०५ ई० में माना गया है। लेकिन इस का कोई प्रमाण नहीं मिलता । 'अह्वालनामा'— भाग—१ सम्पादकः चमनलाल चमन, वशीर अखतर— कोश विभाग — कश्मीर विश्वविद्यालय, प्रकाशन—सन् १६७६ ई० — पु॰ १६१

पत्नी अधिक समय तक जीवित न रह सकी। तत्पश्चात् उन का द्वितीय विवाह हुआ और अपनी दूसरी पत्नी के साथ अन्त समय तक उन्होंनें सुखद गार्हस्थिक जीवन व्यतीत किया। इस पत्नी से उन के पाँच बच्चे उतपन्न हुए जिनमें तीन लड़कियाँ और दो लड़के -ख़र्शीद अहमद जरगर तथा शाँहनवाज जुरगर है। जुरगर साहब ने विधिवत किसी मदरसे में शिक्षा ग्रहण नहीं की बल्कि कांदी कदल-श्रीनगर में ही हसन शाह नामी ओखुन (फारसी ओखुन-शिक्षक, उस्ताद) साहब के पास फारसी भाषा पढ़ने जाते थे। यौवन काल में ही वे सुफी वृजुगों की सोहबत में उठने बैठने लगे और इश्क-हरीकी के चुम्बकीय आकर्षण में बन्ध गये। यहाँ गुरू अथ्वा पीर के बिना गत (पहुँच) नहीं। इस पथ पर ज़रगर साहब का दिशानिर्देशन कई पहुँचे हुए बुजुर्गो और सन्तों ने किया जिन में उल्लेखनीय हैं- सर्वश्री अब्दुल कबीर लोन, भीर वाईज मौलवी अहमद उल्लाह साहब (अमं सांब), वाजपोरा श्रीनगर के रसूल भट तथा नरवरा श्रीनगर के माम सांब गनोई। यौवनवस्था में ही जुरगर साहब ने काव्य-लेखन आरम्भ किया और लगभग ५० वर्ष तक बरावर इस साधना में लीन रहे। उन की रचनाएँ समय समय पर छोटी छोटी पुरितकाओं में प्रकाशित होती रही जिन की संख्या २२ है । तत्पचात् उन के दो बेटों ने मिलकर अपने पिता की समस्त रचनाओं को 'कुल्लियात' के रूप में प्रकाशित किय जिसमें ज़रगर साहब की दो सौ से अधिक मुक्तक रचनाएँ संगृहीत हैं। इस के अतिरिक्त ज़रगर साहब ने कशमीर की प्रसिद्ध लोक कथा पर आधारित खण्ड काव्य 'अकनन्द्न' भी लिखा जिस में २२ शाखाओं के अंतगर्त इस करूणरस प्रधान लोक कथा को सोद्देश्य पद्मबद्ध किया गया है। जब तक साधक सांसारिक आकर्षण के मोहपाश से मुक्त नहीं होता अथवा जब तक भौतिक जीवन के क्षणिक सुख-वैभव के प्रति वह अनासक्त न हो तब तक अध्यात्म की उँचाइयों को छूना उस के लिये पूर्णतः असम्भ्व है। 'अकनन्द्रन' प्रसिद्ध लोक कथा के अहद ज़रगर ने अपने गहन आध्यात्मिक अनुभवों की अभिव्यक्ति के हेत् पद्यबद्ध किया है। इस कथा के द्वारा कवि लोक मानस का परत-दर-परत स्पर्श करता हुआ हकीकृत को जानने, पहचानने और उसमें लय होने के लिये विवश करता है। इस कथा प्रधान वर्राानात्मक खण्ड-काव्य के मूल में भी लौकिक आकर्षण के साथ साथ अलौकिक प्रेम और जीव ब्रह्म के पारस्परिक सम्बन्ध पर विचार किया गया है। सूफी साधना में लौकिक प्रेम का विशेष महत्त्व है क्योंकि अलौकिक प्रेम की अभिव्यक्ति के हेत् साधन रूप उस का व्यवहार किया जाता है। अहद ज़रगर लोक की मांसल अनुभूति को ही इस प्रकार सौन्दर्य कणों से अदभुत रूप और आकार प्रदान करते हैं कि उस के भीतर अलौकिक सौन्दर्य पुंज स्वतः दीत्पिमान हो उठता है।

अह्द ज़रगर ने 'गुल व सनोवर' शीर्षक से एक मस्नवी भी तिखी है जिस को उन के सुपुत्र श्री खुर्शीद अहमद ज़रगर ने कुछ वर्ष प्रकाशित कराया है। इस मसनवी का कथा तत्त्व फारसी का जूठन है जिसे ज़रगर साहब ने किसी उर्दू किस्से से अपनाया है। कथा तत्त्व भय उत्पादक तथा आश्चर्य जनक है जब कि राजरानी गुल अपने पित से छलकपट करके कई पराये पुरूष रूपी दिरन्दों के साथ सह—भोग के हेतु उतावली रहती है। रात के अन्धेरे में अपनी काम—पिपासा के शान्त करने के हेतू वह महल से दूर किसी एकान्त स्थल पर एक साथ कई बदसूरत जंगियों (जंगी—(फारसी) बहुत ही काले रंग का व्यक्ति) के साथ भोग में लिप्त रहती है और तत्श्चात पुनः अपने निद्रामग्न पित के शयन—कक्ष में लौट आती है। नारी की भौतिक तृष्णा का यह पहलू न जाने किस असभ्य युग की याद दिलाता है। सांकेतिक रूप में ज़रगर वस्तुतः आधुनिक विसंगतियों एवं भौतिक आकर्षणें में जकड़े हुए मानव जीवन की सड़ाँध पूर्ण विकृतियों का ही पर्दाफाश कर रहे है। श्री महुम्मद यूसुफ टेंग इसे द्वितीय कोटि की मसनवी मानते हैं।

कश्मीर मे प्रसिद्ध एंव प्रतिष्ठित लेखकों के सम्मान हेतु जम्मू कश्मीर कलचरल अकादमी के तत्त्वावधान में सन् १६६२ ई० में एक विशेष सम्मान—गोष्ठी का आयोजन हुआ। इन लेखकों में अहद जरगर का नाम भी था। यद्यपि वे स्वयं। इस में संस्मिलित नहीं हुए तथाति बाद में उन्होनें ने खिल्अत (सम्मानार्थ दिये जाने वाले वस्त्र आदि) को घर पर विधिवत स्वीकार किया जुलाई सन् १६६१ ई० मे पुनः कल्चरल अकादमी की ओर से जरगर साहब

'यि उर्दू पाठ विननी आंस आमिय अकिस दोन दोस्तन आंस केलम्य द्रामिय तिमव दोव हुम यि कांशिर पाठ वनतन दिलन सान्थन मवांफिक वारि अनतन।

'शीराजि-अहद ज़रगर नम्बर' सन्- १६८४ ई०- पृ०-७७

(अनुवाद) – उर्दू में इसे कहा गया था

दो -एक मित्रजनों की प्रवल इच्छा थी कि लिख दुँ मैं इस को कश्मीरी में ताकि मन में मुआफ़िक (अनुकट्टल ) वन जाये।

'शीराजि'- ( अहद जरगर नम्बर) - सन् १६८४ ई०

लेख- 'गुल व सनोबर' - एक परम्परा का अंत - मुहुम्मद यूसुफ टेंग-पृ० ७४ 'अकादमी ने पहली बार सन् १६६२ ई० मे खिल्अत दिये और खिल्अत पाने वालों में अह्द जरगर भी शमिल थे।

के घर पर एक विशेष साहित्यिक गोष्ठी (महिफल) का आयोजन किया गया जिस में घाटी के नामंवर साहित्यकार सिम्मिलत हुए, इन में उल्लेखनीय है।— मीर गुलाम रसूल नाज़की, दीनानाथ नादिम, रहमान राही, मुहम्मद यूसुफ टेंग, अली मुहम्मद लोन, मोतीलाल साकी आदी। इस भेंटवार्ता में जरगर साहब ने इन साहित्यकारों के साथ अपने व्यक्तित्त्व एवं कृतित्व के विषय में खुल कर बात की, कई शंकाओं का सामाधान किया तथा साधना—प्रधान काव्य से सम्बन्धित कई साहित्यिक समस्याओं पर बुज़र्ग किव ने अपने विचार व्यक्त किये। यह भेंटवार्ता 'शीराज़ा' (कश्मीरी) के 'अह्दजरगर—अंक' (सन् १६८४ ई०) में प्रकाशित हुई और आज एक ऐतिहासिक दस्तावज के रूप में सुरक्षित है। साहित्य के शोधार्थी के लिये इस का अपना विशेष महत्व है।

२१ नवम्बर सन् १६८३ के प्रातः काल अह्द ज़रगर का देहान्त हुआ ओर इस तरह कश्मीरी नई कविता के युग में भिक्त और सूफ़ी काव्य की अमृतघारा प्रवाहित करने वाला माँ सरस्वती का वरद पुत्र सदा के लिये मौन हो गया।

अहद जुरगर के काव्य की अपनी निजी विशेषताएँ हैं जिनके आघार पर हम निरसंकोच उन्हें २० वी शताबदी का सर्वश्रेष्ठ सूफी कवि कह सकते है। न्याम सा'ब ( सन् १८०५-१८८० ई०), रहमान डार ( मृत्य-१८७५ ई०), शाहकलन्दर (मृत्यू-१८८० ई०), वहाब खार (१८४२-१६१२ ई०), शाह गफ्फ्र, शमसफ़कीर (सन् १८४३-१६०१ ई०) एंव वाजमहमूद (मृत्यू-१६१८ ई०) का सच्या उत्तराधिकारी एक महान सुफी सन्त के रूप में इन्होंने भौतिकजीवन के क्षणिक आकर्षण से अलग हट कर आध्यात्मिक आनन्द की प्राप्ति के हेत् साधना को ही अपने जीवन का साध्य स्वीकारा है। आजीवन वे इस साधना में लीन रहे। उन की साहित्य सर्जनभी वस्तुतः उसी साधना का प्रतिफलन है। इस साधना पथ पर उन्हें जिन रहस्य सयी रिथतियों से गुजरना पड़ा और जो नवीन दिव्य अनुभव प्राप्त हए- शब्दों का परिधान पहना कर अहद जरगर ने अपनी कविताओं के माधयम से उन्हीं दिहस्यमयी अनुभूतियाँ को मूर्तरूप रूप प्रदान किया। अहद जरगर कागद लेखी बात नहीं कहते आपित उन का निजी अनुभृत सत्य उन की रचनाओं में मुखर हो उठा है। सुक्ष्म तत्त्व की पहचान ही तो उन के लिये जीवन की मूल्यवान उपलब्धि है। इस पथ पर (पिछले पु० का शेष):-

> इस सिलिसिले में जिस समारोह का आयोजन हुआ, उस में यद्यपि अहद जरगर उपस्थित नहीं। थे। तथापि उन्होंने बाद में विधिवत् खिल्अत को घर पर स्वीकार किया। 'शीराजि'— (अहद जरगर नम्बनर)— सन् १६८४ ई० सम्पादकीय पाट—टिप्पणी — प० —२२

रिन्द ही तो गूढ़ रहस्य से परिचत हो जोते है। गुफिल दिशा हीन होकर पिछड़ जाते है।

> जब से सूक्ष्म तत्त्व लगा दीखने मुझको तव से पोषित काया टूट गई, बिखर गई। खाम (कच्चा) हुआ पुख्ता (पक्का) जाम पीने से तब से पोषित काया टूट गई, बिखर गई। अहद जरगर गूढ़ रहस्य को पहचानो, देखो रिन्द हुए महरम और पिछड़े गये गाफिल कच्चे जिन्दा दिलों में वही है रौशान तब से पोषित काया टूट गई, बिखर गई<sup>9</sup>।

अह्द जरगर के काव्य का प्रमुखकर्षण है - ईश्क। उनकी कई रचनाओं में ईश्क का लौकिक पक्ष अत्यान्त आकर्षक रूप से मुखर हा उठा है। सम्भव है अह्द ज़रगरा भौतिक जीवन में ही प्रेम की महत्ता को सवोपिरि मानते हों। साथ ही हमें यह नहीं भूलना चाहिये कि अहद ज़रगरा एक विरक्त सन्त नहीं अपित् एक व्यावहारिक गृहस्थ थे और परिवारिक आकर्षण में उसी तरह बन्धे हुए थे जैसे एक सामान्य गृहस्थ होता है। सालिक के रूप में वे अद्भुत को पहचानने के हेतु साधना रत रहे ओर उसी अद्भुत के साथ इश्क का सम्बन्ध जोड़ कर उन्होने सूफी परम्परा का अनुसरण किया अतः उन का श्रृंगार काव्य लोकिक होते हुए भी मुलतः अलोकिक है। यह ते इश्क- हकीकी की क्रीड़ा भूमि है। यहाँ संयोग की अपेक्षा वियोग की दग्घ कर देने वाली रिथितियों का मार्मिक चित्रण हुआ है। यह वियोग किसी सामान्य विरहिणी का करूण क्रन्दन नहीं अपित् साधनारत सूफी आशिक की अपने माशूक के प्रति हृदय विदारक अभिव्यक्ति हैं। यहाँ तडपे है, गहन वेदना की टीस है और सब से बढ़कर है- दग्ध हृदय की अकुलाहट। ऐसे श्रृंगार-वर्णन में - जो लौकिक होते हुए भी अलौकिक हैं, मांसल होते हुए भी सूक्ष्म तथा भौतिक होते हुए भी आघ्यात्मिक है- कवि ने अपनी कल्पना शक्ति के आधार पर असंख्य सौन्दर्य बिम्ब प्रस्तुत किये हैं। अह्द ज़रगर की इन श्रृंगारिक

याम जा'विजार आम डेशन लोलों ताम पोछर गोम पिन पिन लोलों खाम रपदुस पोख्त जाम चिन लोलों अहद जरगरि सीर युछ दर पिनहाँ रिन्द महरम अन्द रूदि गाफिल त खाम जिम्द दिल तीछ रोशन लोलों। ताम पोघर गोम पिन पिन लो लो।

रचनाओं में रहस्यमयी स्थितियों के प्रति उत्कट आकषर्ण दिखाई देता है। डा॰ हबीब – उल्लाह हामिदी के विचारानुसार — 'यह कहना सही नहीं है कि श्रृंगार — वर्णन केवल सौन्दर्य की बाह्मानुभूतियों की जानकारी प्रदान करता है। इस के कई रंग है और असरार परस्ती (रहस्याकर्षण) में इस का शोख रंग चमक उठता है। अहद ज़रगर एक सरल हृदयी किव हैं जो अँगली के एक इशारे से, एक नज़र से अथवा हल्के कटाक्ष से अव्यक्त सत्ता में भी रहस्यमी छाया चित्रों की सृष्टि करते हैं। छायाचित्रों का यह रहस्यम संसार अहद ज़रगर के लशुकर (अचेतना) की जानकारी प्रदान करता है।

इस्क हकीकी में साधक जब अपनी सुधबुध खोकर तथा प्रेमानुराग में पग कर माशूक के अस्तित्व में लय हो जाता है तो दुई का भेदभाव स्वतः समाप्त हो जाता है। ज्ञान की दिव्य ज्योति से अज्ञान के तमसान्धकार का वजूद ही मिट जाता है। वस्तुतः सूफी साधक प्रतिक्षण अपने आप को पहचानने के लिए सांधनारत दिखाई देता है। अपने आप को पहचानने का अभिप्राय है— सृष्टि के मूल रहस्य से अवगत होना । यही मारिफत का अमृतपान है। तसव्वुफ का अनुयायी (सूफी) अध्यातमवादी है। उसे मोह—बंधन में बान्धा नहीं जा सकता । यह सत्य है, लेकिन इसके साथ साथ सूफी एक प्रेमी भी है और अपने प्रिय के स्थायी रूप से प्यार के बन्धन में बान्धने की अदभुत क्षमता उस में पाई जाती है। पते की बात तो यह है कि प्रिय — मिलन वास्तव में अपने ही आप के साथ होने वाला वह साक्षात्कार है जो दुई का भेद मिट जाने पर साधक को नसीब होता है।

अह्द ज़रगर नफ़रत करना छोड़ दे फिर पूरा देख पाओंगे अपना रूप कभी तुम्ही हो और कभी है वह पते की बात से हो जा बेदार<sup>२</sup>।<sup>3</sup>

प्रिय विरह में सूफी साधक वेदना विहल्ल होकर तथा जीवन जीने की विवशता पर आँसू बहाते हुए निरनतर मिलन हेतु आतुर दिखाई देता है। उसे अपने प्राण-प्रिय पर पूर्ण विश्वास है। विरह ताप में तपकर ही उस का मानस कुन्दन हो जायेगा। उसके भीतर तो इश्क की अग्नि दहक रही है। वज्द

<sup>— &#</sup>x27;जदीद क'श्रिर शयिरी— डा. हामिदी कश्मीरी—सन् १६८२ इं० –५०–७६

२- वेदार-जाग्रत, सचेत

<sup>(</sup>हा अहद जरगर दूर कर दींय पूरि आदी डेश्यरव पनुन दीयार गोह धुरव चीज तय गाह छुरव सुई आकि नीक्ति गछ वेदार।'

आनन्दाधिक्य से आत्म विस्मृति) की कैफ़ियत (दशा, हालत) अथार्त वज्दानी–कैफ़ियत के लिये यह आवश्यक है कि मन निर्मल एवं स्वच्छ हो और दाहक अग्नि के शोले में यही मन का मैल गल कर नष्ट हो जाता है:-

> हर रात प्रतिक्षा रत रहती मै, ढूँढ रही हूं साजन को मन मचल रहा प्रिय दर्शन को, निर्मिस हो आती पीड़ा मुक्त भिक्षावृति अपनाई उसके हेतु, नाम सुमरते माटी हो गया जोबान दहक रही है इश्क की अग्नि, शोले पहुँच इन्द्रियातीत तलाशे यार मे निकली मन मे दहक रही ज्वाला कहाँ मैं पहुंचू भूली भटकी भारी बोझा। दोते अहद जरगर किसे कहे जी का दुखड़ा प्रिय के बदले विरह कथा पर धरते ध्यान, हृदययव्यथा से हो जाता मुक्त।

प्रिय बिछोह से साधक तरह तरह से अपने प्रिय को मनाने का जतन करता हुआ दिखाई देता है। तब मान—मनुहार से काम नहीं चलता तो विनीत शब्दों में नम्र—निवेदन को द्वारा प्रिय के रिझाने का प्रयास किया जाता है। साधक के पास तर्क आथवा ज्ञान की प्ररवर ज्योति नहीं है, वह तो अपना दिल खो बैठा है। यही कारण है कि वह अपने यार को मनाने की हर कोशिश में अपना सर्वस्व दाँव पर लगा लेता है। निमंत्रण देने के साथ—साथ वह अतिथ्य—सत्कार का पूरा विश्वास दिलाता है। उसे इस बात की चिन्ता नहीं कि कही भेट न होने पर योवन अकारण मुरझा। जायेगा। उस स्थित में फिर माशूक को भी पछताना पड़ेगा। विरह अग्नि से तप्त आशिक विरहिणी के रूप मे प्रिय तक संदेशा भेजने का सिलसिला जारी रखता है। उसे नित प्रयास में ही सन्तोष प्राप्त होता है। उस के विनीत शब्दों में अशुओं की आंर्द्रता है, हृदय की कोमलता है ओर यारे जानाँ से मिलने की विवशता:—

'मेरे हमदंर्द। आदि से लेकर अंत तक अहवाल सुनाऊँगी आना प्रिय , मै मिट जाऊँगी, पछताबा होगा तुमको

१- 'हर शबै छस इन्तिज़ारस बालयारस विनि दिवान शरस्यणह छुम कर ब्य डेशन ज़र चल्यम यिचरज़ले यीन गदाई हुज म्य तस पत म्यज़ गयम सुई सुई करान तोच छय अश्किन क्राय कांचाह वाचम्य सोई रहे शशकले गारने व्य यार द्रायस नारह मंकल छम दजान लारी कोत आवारि क'ारनस बार युधगोम कुस तुले अहद जरगर से जिजिगर हावि कस स्नि तस सिवा थावि योदवै कन, फिराकन,दरदे दिल सोरुई बले।

'काशिर शायिरी- सम्पादकः प्राफेसर हाजिनी-पृ०-२०७

शैय्या बिछाऊँगी।
पहले ही गिलिटूर<sup>9</sup> में मदिरा भर दूँगी।
और धीरे धीरे तुझे पिलाऊँगी भरपूर कलश
कलेजा अपना तुझे खिलाने हेतु रखूँगी प्रस्तुत
आना प्रिय, में मिट जाऊँगी, पछतावा होगा तुमको
शैय्यस बिछाऊँगी।
पाने की इच्छा ले कर मैं निकली
दाँव पर लगा दिया मेरा जीजान
वायु-दूत से संदेशा भेजूँ
आना प्रिय, मैं मिट जाउगी, पछतावा होगा तुमको
शैय्यस बिछाऊँगी।

प्रिय मिलन हेतु व्याकुल अहद जरगर वस्तुतः सब कुछ खोकर कुछ पाने के हेतू चेष्टारत दिखाई देते है। संसार ओर जीवन की आसाता पर खेद व्यक्त करे हुए वह अपनी व्यथा—कथा का अंकन व्यापक चित्रफलक कर करता है। क्षणभण्गुर जीवन के हसीन लमहात साधक अपने प्रिय के निष्ण व्यंग्य का सहारा भी लेता है और प्रिय की निष्ठुरता पर खून के आँसू भी बहाता है उस की एक मात्र इच्छा —प्रिय मिलन —में ही जीवन की सार्थकता निहित है। असहायावस्था में प्रिय के निष्ठुर व्यवहार पर क्षुब्ध होते हुए भी आशिक बार—बार वस्तु स्थिति के साथ समझौता करके अपनी अपार सहनशीलता का परिचय देता है। वस्तुतः उस की स्थित करूणा जनक है क्योंकि साधूरत रह कर धीरे धीरे उसे अपनी पराश्रित अवस्था का बोध विहल्ल कर देता है और यही विहलता उस की रचनाओं को रहस्यमय तथा आकर्षक बना देती है। प्रिय के हर निणय को स्वीकार करते हुए वह उसे बाहु में झुलाने तथा दुलार करने के लिये आतुर दिखाई देते है:—

'बाजीगर है आखिर यह संसार नहीं टिकाउ रूप और न बालपन

भिलिटेर – एक पुष्प का नाम, साकेतिक अर्थ में अति सुन्दर
दरिदल सरपाय अहवाल वावय वृति क'ाल रावय रव्यक अरमान सरवल वर विस्तर वथरावस वित्कोल राव रव्सक अरमान सुलि गिलिटूरयन मय वरनावय वित्ति वित्ति वावथ पूर प्रयमान दिलि जिगरूक माज आयूत थावय वित्क'ाल रावस रव्यक अरमान हावसि द्रायस अभि चानि नावै दावस लोगुथम्योन जूजान वाक्स अथिब्व निम् सोजिनावय वित्काल रावय रव्यक अरमान 'संगलाव' – सम्पादक रहमान राही, शकी शांक – पृ –२०६

अप्सारओं का यौवन भी ढह जाता है बाहु में झुलाउ, दुलार करूँ। आते समीप, मैं व्यथा— कथा सुनाती हाय हाय । असहनीय है वियोग — व्यथा दस्तूर नहीं अपमानित करना बाहु में झुलाउँ, दुलार करूँ। अह्द ज़रगर की आँखों से प्रवाहित है रक्त प्रेम—कटार के आगे नित सीस नवाता कतले दिलबर है मंज़र उसे बाहु में झुलाउँ, दुलार करूँ।

सूफी काव्य मे 'शून्य' अर्थात 'कुछ नहीं' का अपना बिशेष महत्त्व है। यह 'कुछ नहीं' वास्तव में अमूत अथवा निर्गुण निराकार ब्रह्म का प्रतीक है जो सर्वत्रा व्याप्त होते हुए भी सर्वसाधारण की समझ के बाहर है। इस 'कुछ नहीं' की सही पहचान ही तो सूफी— साधना का लक्ष्य है। इस 'कुछ नहीं' की पहचान से तो इबलीस से मुक्ति प्राप्त होती है और 'इसबाते वजूद' ( ईश्वर के अस्तित्व का प्रमाण) का एहसास मन मे गहराने लगता है। सूफ़ी कवियों ने इस 'कुछ नहीं' अर्थात आज्ञात शून्य की व्याख्या अपनी कई रचनाओं में की है और अह्द ज़रगर भी अपनी कविताओं में इस बेरंग के अनेक रंगों को रूप छटा को शब्दों का परिधान पहना कर परत्त करता है:—

'कुछ नहीं, तो 'कुछ' के साथ हुआ है धुलिमल
मैने 'कुछ नहीं' को देखा अपनी आँखों के सम्मुख
'कुछ नहीं' ने ही तो मुझे भरमाया
मैने 'कुछ नहीं' को देख आपनी आँखों के सम्मुख।
यदि 'कुछ नहीं' का अस्तित्व नहीं, तो आवाज कहा से आई?
'कुछ' देना के नहीं के स्वार्थ आई?

यि छुसम्सार आखिर वाजीगर न छि रोजाना सूरथनय लोकिचार अछिदारयन स्पदान सूरोलो खोनि ललवथ करै गुरि गूरो लो नखि यिखना सारी हाल वावी हयिक कोताह दूरयर चोन हय हय दिकलायुन छुनि दोस्तूरोलो खोनि ललवथ करै गूरि गुरालो अहद जरगर चश्मी खुन हारान हुसनि तलवारि दम दम सर दारान कतल दिलवर तमिस गंजूरो लो खोनि ललवथ करै गूरि गूरालो 'सगलाव'—सम्पादक: रहमान राहो, शफी शौक पु०-9६६-900

मेंगे उन्हार नहीं को देशवा अपनी ऑस्बी के लिम्मूर व 'सार तहीं ती हर यहरे में हिना रहता है 'कुछ' आदि – अन्त है अवश्य

मैने 'कुछ नहीं' को देखा अपनी आँखों के सम्मुख। 9

कनाअत - नफ़्स का सूफी साधना मे अपना विशेष महत्व है। इस बात में कोई सन्देह नहीं कि मधुमक्खी की प्रकृति और मकड़ी / मकड़ा के स्वभाव में पर्याप्त अन्तर होता है। लोभी व्यक्ति तो सांसारिक सुख भोग में उलझ कर इहलोक के साथ साथ परलोक भी गँवा देता है लेकिन सूफ़ी साधक मध्-मक्खी के समान पूष्प रज एकत्रित करेक छत्ते के भीतर तो रहता है पर छत्ते के बाहर निकलकर मुक्त आकश में विचरण की क्षमता से कभी वंचित नहीं होता। विरह ताप से बाला दग्ध हो उठी है अतः कभी कभी साजन की निष्ठुरता पर आक्रोश भी व्यक्त करती है। उसे आश्चर्य है इस बात का।

इस प्रकार यह बात स्पष्ट होती है कि अहद जुरगर ने अपने वैयक्तिक जीदन के आधार पर जीव और ब्रह्म में परास्परिक सम्बन्ध को जानने और पहचानने की कोशिश की तथा इश्क की विभिन्न मंजिलों को तय करते हुए आखिरी मुकाम तक पहँचने के हेतु साधनारत रहे। उन का सम्पूर्ण काव्य वस्तुतः उन की कटोर जीवन -साधना की ही व्यक्त रूप है। अध्यात्म के पथ पर प्राप्त नाना कट्- मध्र अनुभव उन्होने कहीं स्पष्ट शब्द-चित्रों के द्वारा मूर्त रूप में प्रस्तुत किये हैं और कही अस्पष्ट और क्षीण रेखा-चित्रों के माध्यम से सांकेतिक रूप मे अंकित किये है।

२० वीं शताब्दी के कश्मीरी सूफी काव्य के इतिहास में अहद ज़रगर अन्तिम प्रतिष्ठित सूफी कवि हैं। सम्भव है, इस काव्य प्रवृति का अलौकिक संगीत २२ वीं शताब्दी के पूर्वार्द्ध में पूनः किसी साधक कवि हृदय में झंकृत हो उठे। यह भविष्य के गर्भ में है। बकौल श्री अमीन कामिल 'सूफी शयिरी इस समय अहद जरगर पर ही समाप्त होती है। वे इस यात्रा -पथ के अन्तिम दीप यात्री हैं।

उनके काव्य की समझने और जानने के लिये संतुलित विवेक बुद्धि के साथ साथ साधनात्मक जीवन के प्रति लगाव अथवा रूचि का होना

2-

छु केहँ नय करिथ कोरन रल वृछ्म केँहनयम्य दीदन तल छु केहँ नय क्या भ्य कोरनम छल वृछ्म केंह्रनयभ्य दीदन तल छु केहँ नय नित सदा कतिआव छु कें नय तित करिथ पारव छु केहँ नोन नित विलिथ मखमल वृष्ट्म केहँ नय जाहिरो वातिन छु केहँ नय आंखरो अव्वल वुछुम केंह नय म्य दीदन तल 'संगलाव'- सम्पादकः रहमान राही, शफी शौक 40-200 सूफी काव्य'-भाग-३, अमीन कामिल - ५०

आवश्यक है। उनकी कई रचनाओं पर प्रश्न चिन्ह लगाये जा सकते है। क्योंिक आलोचक और भाट का कर्तव्य—कर्म समान नहीं है। अहद ज़रगर अपनी कई रचनाओं के साथ न्याय नहीं कर सके लेकिन अधिकांश रचनाएँ अत्यन्त कलात्मक, विचार गर्भित और बेजोड़ हैं। वे एक विशिष्ट परम्परा से बन्धे और जुड़े हुए समर्पित कवि है। काव्य —कर्म उनके लिये साधना है, सत्य की पहचान और और सव से बढ़ कर है— रस सिक्त मानस की अमृत धारा को प्रवाहित करने का शशक्त साधनः—

'इश्क वज के सम्मुख समर्पण करवाया पीसा चक्की में, छीना में छनवाया अन्धकार पर पड़ जायेंगी गुमशुदा प्रकाश की किरणें तब से पोषित काया टूट गई, बिखर गई।



नि त्रिटि अशकिनि वरसर पान घ्योवनस ग्रिट कोडनस परिनिस छानिनोधनस गिट गुमशुद अनवार घ्यिन लोलो ताम पौछर गोम विन् विन् लोलो।

<sup>&</sup>quot;सूफी शयिरी"- भाग- ३ पृ० २१७

### कश्मीरी भाषाः शब्दों की स्थिति

प्रो॰ (डॉ॰) एस॰ एन॰ कौल

भाषा के प्रयोग की आवश्यकता कुछ उसी प्रकार अनुभव की जाती है जिस प्रकार हाथ खोलने या बंद करने, बाजू या टाँग हिलाने की या आँखें झपकने की आवश्यकता अनुभव की जाती है। ये शारीरिक क्रियाएँ या चेष्टाएँ इतनी सहज तथा स्वाभाविक होती हैं कि इन क्रियाओं तथा चेष्टाओं के बारे में हम सोच—विचार करने की आवश्यकता महसूस नहीं करते हैं। यही स्थिति भाषा बोलने की भी है। यह बात तब और भी सही तथा सटीक जान पड़ती है, जब हम मातृभाषा के बारे में बात करते है। अन्य भाषा की अपेक्षा मातृभाषा की छाप तथा उसका विकास प्रायः पहले होता है तथा यह विकास सहज परिस्थितियों, अनियंत्रित वातावरण तथा अचेतन अवस्था में होता है। कदाचित इसी लिये हम मातृभाषा के बारे में चिंतन करने की आवश्यकता महसूस नहीं करते है। संस्कृत में लिखित यह उक्ति "मातृभाषा भाषाभि"

हमारे कथन की पुष्टि करती है जिसका आशय यह है कि हम मातृभाषा बोलते तो हैं किंतु उसके बारे में चिंतन नहीं करते हैं। ऋग्देव की एक ऋचा के अनुसार हम भाषा को देखकर (लिखित भाषा) उसको अनदेखा करते हैं। सुनकर (मौखिक भाषा) उसकी अनसुनी करते हैं मगर भाषाविद् के सामने यह उसी प्रकार सामने आती है जिस प्रकार पत्नी पित के सामने निरावृत्त रूप मे प्रसतुत होती ह।

संसार में लगभग तीन हजार भाषाएँ बोली जाती हैं। वंशक्रम या कालक्रम के सर्वसम्मत सिद्धांतों को ध्यान में रखते हुए संसार की इन भाषाओं को कुलों, उपकुलों शाखाओं, वर्गो आदि में बाँटने का आधार यह है कि कई भाषाओं की जननी (स्रोत भाषा) एक ही है। कलांतर में उसी भाषा से उस कुल की अनेक भाषाएँ, उपभाषाएँ बोलियाँ विकसित हुई। इन भाषाओं की गणना एक ही कुल के अंतर्गत की जाती है। इन्हीं कुलों, में से एक प्रमुख कुल भारोपीय (भारत + यूरोप) कुल है। भारोपीय कुल की भाषाएँ प्रायः संपूर्ण

(ऋग्वेद)

उतत्थः पश्यन् न ददर्श वाचम्। उतत्थः श्रृण्यन् न श्रृणोत्येनाम्।। उतो त्यरमे तत्त्र्ययिसस्रे। जायेव पत्ये उशती सुवासा।।

यूरोप, अफ़गानिस्तान, ईरान, पाकिस्तान तथा भारत के बहुत बड़े उत्तरी भुभाग (असम, बंगाल, उड़ीसा, उत्तर प्रदेश, मध्य प्रदेश, महाराष्ट्र, गुजरात, राजस्थान, पंजाब, हरियाणा, हिमाचल प्रदेश, जम्मू—कश्मीर………) में बोली जाती हैं। स्पष्ट है कि कश्मीरी भाषा का संबंध उस महत्वपूर्ण कुल से है जिसके अंतर्गत अंग्रेजी, फ्रैंच, जर्मन, रूसी, यूनानी, लातीनी, संस्कृत…… जैसी प्रतिष्ठित भाषाएँ गिनाई जाती हैं।

कश्मीरी भाषा बोलने वालों की एक बड़ी संख्या को देखते हुए भारतीय संविधान की अष्टम सूची में इसको सम्मिलित किया जाता है। इसका आशय यह हुआ कि अन्य रवीकृत भाषाओं की तरह इस भाषा को सरकारी संरक्षण प्राप्त है। कश्मीरी अपनी सीमओं के होते हुए, पुष्ट होती जा रही है। कश्मीर घाटी के अतिरक्ति यह भाषा किश्तवाड़, भद्रवाह, डोडा जैसे क्षेत्रों में भी बोली जाती है। सन् १६६० में कश्मीरी पंडितों के घाटी से महाप्रस्थान के फलस्वरूप यह भाषा अब देश के महानगरों तथा अन्य नगरों में भी बोली जाती है। जम्मू तथा दिल्ली जैसे नगरों में कश्मीरी भाषा यत्र—तत्र बोलने मे सुनाई देती है। क्योंकि विस्थापित लोगों की बहुत बड़ी संख्या इन नगरों में उहरी हुई है।

पिछले कई दशको में जम्मू—कश्मीर की राजनैतिक, समाजिक—आर्थिक, शैक्षिक परिस्थितियों में कई प्रकार के परिवर्तन अनुभव किए गये। राज्य में राजनैतिक अस्थिरता बनी रही, जिसके फलस्वरूप अनेक कश्मीरी रोज़गार के कारण या अन्य कारणों से धीरे—धीरे घाटी से बाहर बसने लगे, जो घाटी के विभिन्न स्थानों में ही आजीविका तथा व्यापार आदि कारणों से पीढ़ी दर पीढ़ी बस रहे थे, उनमें से भी अच्छी संख्या में श्रीनगर के भीतरी इलाकों से निकलकर इसके समीपवर्ती बाहरी बस्तियों में बसने लगे। पुराने शहर तथा पुरखों के मकानों को छोड़कर नई वस्तियों में प्रस्थान करके व्यक्ति का मनोविज्ञान बदल गया जिसका प्रभाव कश्मीरी भाषा पर भी पड़ा। युवक दंपतियों ने अन कश्मीरी भाषा के स्थान पर अपने बच्चों के साथ हिंदी, उर्दू में भी बात करने पर बल दिया। जहाँ संभव हुआ वहाँ हिन्दी, उर्दू में अंग्रेजी शब्दों का प्रयोग करके बेसके टोक किया जाने लगा। बच्चों पर ये भाषाएँ एक तरह से लाद दी गई ।

कुछ उदाहरण इस प्रकार हैं।

<sup>(</sup>क): माता-पिता के स्थान पर मम्मी -पापा या मम्भी डेडी

<sup>(</sup>ख): रविवार, सोमवार ----- के स्थान पर संडे (Sunday), गंडे (Monday)

वे यदि मातृभाषा कश्मीरी में बोलना चाहते तो उन्हें डाँट-फटकार सुनना पड़ती या यदि कश्मीरी में बोलना पड़ता था तो बच्चों को अंग्रेजी शब्द बोलने के लिए एक प्रकार से विवश किया जाता था। इस प्रकार बच्चों की यह कश्मीरी एक नए प्रकार की अपक्षित खिचड़ी भाषा बन गई<sup>27</sup>। माँ-बाप, दादा- दादी, नाना-नानी की भाषा में तथा ...... बच्चों की भाषा में सामान्य भाषा में स्पष्ट भेदक लक्षण दिखाई देने लगे। उधर परिस्थितयों के दबाव के कारण गाँवों तथा करबों में रहने वाले नौकरी पेशा लोग (विशेष कर कश्मीरी पंडित) श्रीनगर के नई बस्तियों मे बसने लगे। उन्होनें भी अपने बच्चों के साथ उपरोक्त भाषायी फार्मूला अपनाया तथा यह भाषायी फांमूला निरंतर जारी है। इस बदलते भाषायी परिदृश्य में वृद्ध पीढ़ी, विशेषकर अशिक्षित वृद्ध पीढ़ी, मिसफिट सी सिद्ध हुई, बल्कि कहीं कहीं उन्हें अपमान के घूँट तक पने पड़े। यहाँ यह कहना असंगत नहीं होगा कि इस प्रकार का यह भाषायी व्यवहार मानसिक तथा बौद्धिक खोखले पन को प्रदर्शित करता है। तथा यह भाषा संस्कृति के प्रति अपमान है। इस प्रकार की भाषायी नपुंसकता के उदाहरण शायद ही अन्य किसी भाषा - भाषी समुदाय में मिलते हों।

भाषा में दो प्रमुख अंश है, एक शब्द संपदा तथा दूसरा व्याकरणिक व्यवस्था। इनके ज्ञान से ही हमारा भाषा पर अधिकार हो जाता है। भाषा का अस्तित्व इन दो व्यवस्थाओं के बिना संभव नहीं है। उदाहरण के लिए हमारे पास शब्द संपदा हो किंतु उन शब्दों को व्याकरणिक व्यवस्था में प्रयोग में लाने की क्षमता न हो, हम बोलते समय धोर संकट में पड़ जाते है। ठीक उसी प्रकार किसी भाषा का व्याकरणिक ज्ञान होने पर भी शब्दों के अभाव मे हम दुविधा में पड़ सकते है।

शब्द और व्याकरण के अंशों को ध्यान में रखते हुए कश्मीरी भाषा की बात करते समय कई महत्वपूर्ण बातें उजागर होती है। कश्मीरी भाषा—भाषी बच्चों से कश्मीरी बुलवाते समय अँग्रेजी तथा हिंदी—उर्दू के अवांछित तथा अनावश्यक शब्दों कों घुसेड़े देता है। इस प्रकार कश्मीरी श्वाकिन पृष्ट का -----

<sup>(</sup>ग) एक , दो, तीन ..... के स्थान पर वन (One)½. टू (Two) थ्री

<sup>(</sup>ध) सुयह के नारते के लिए ब्रेकफॉस्ट (Breakfast), दोपहर के भोजन के लिए लंब (Lunch) रात के खाने के लिए डिनर (Dinner)

<sup>9-</sup> कुछ भाषायी उदाहरण इस प्रकार हैं:

<sup>(</sup>क) अज छे' सन्डे। (हि.-आज संडे है।) (ख):म्योन डेडी छु ऑफिसर। (हि.-मेरे डेडी ऑफिसर हैं।)

<sup>(</sup>ग): दुवेंटी (Twenty) पुलस (Police) टेन (Ten) रूपि (Rupees) गयि थर्टी रूपिज (Thirty Rupees)

अधपक्की सी खिचड़ी नुमा भाषा बना दी गई है। इस प्रकार की प्रवृति भाषा की शुद्धता तथा साधुता को प्रभावित करती है। यहाँ यह बात भी स्पष्ट करने की आवश्यकता है कि शब्द—संपदा की दृष्टि से कोई भी भाषा विशुद्ध नहीं होती है। भाषा विशेषकर विकसित भाषा नाना भाषाओं से प्रचलित शब्दों को ग्रहण करके अपनी शब्दा—संपदा संपन्न बनाती है। इस प्रकार के आगत शब्दा जन भाषा मे रच—बस जाते हैं, वे कालांतर में उस भाषा के अपने शब्द हो जाते है। अंग्रजी जैसी प्रतिष्ठित भाषा के पचहत्तर प्रतिशत शब्द आगत बताए जाते हैं: कंवल पच्चीस प्रतिशत शब्द ही इसके अपने हैं। अन्य भाषाओं से शब्द इस लिए आत्मसात् किए जाते हैं क्योंकि हमें उन आगत शब्दों की कमी का अनुभव खटकता है। इस दृष्टि से यदि कश्मीरी भाषा अंग्रेजी, हिन्दी तथा दूसरी भाषाओं से शब्द ग्रहण करें तो उसे बेजा नहीं कहा जा सकता। प्राचीन काल से ही कश्मीरी ने अन्य भाषाओं से शब्द आत्मसात् किए है। स्रोत की दृष्टि से कश्मीरी भाषा की शब्दावली को निम्नलिखित भागों मे बांट सकते है— तत्सम्, तद्भव और देशज।

तत्सम् वे शब्द हैं जो मूलतः संस्कृत के हैं तथा प्रायः ये आज भी उसी रूप में बोले जाते हैं। जिस रूप में ये संस्कृत में बोले जाते हैं। संस्कृत की तरह यह शब्द — संपदा अँग्रेज़ी, अरबी, फ़ारसी.......जैसी भाषाओं की भी हैं

तद्भव वे शब्द हैं जो मूलतः संस्कृत, अरबी, फारसी, अँग्रेजी, .....जैसी भाषओं के हैं, किन्तु शब्द-इतिहास की लंबी प्रक्रिया से गुजरते हुए

- (क) संस्कृत----- तन,मन, समय, काल, यश, शाप, माता, पाताल, आकाश , (मलाम) ओम, अंत , संस्कार, यज्ञ, पीज़ा , चिंता आदि ।
- (स) संस्कृत शब्द ------ अमर्दय, पोष्ट, शाफ, पनुन, द्वरा, जल, ओमकार, (तद्भव रूपमे) आगुन, रयोश, प्रेम, मांज, गर्, म्यें, पृथ्वी, वगवती, वगवान, नल, अधुर, वाशा, औल्र, वोय, पोथुर, मेच, अँगुर, अंद आदि
- (ग) फारसी-अरबी-तुर्की ..... नार, जिमस्तान ,जमीन , सजा, अजीव, अचल, सब्र, (तत्सम् सब्भव दोनों) कोरबान, अजीव, इत्मिनान, मॉफी, कॉफी, अनार, कंची, कोबू, क्ली, खोतन, खान, चखमख, स्वगाथ
- (ध) अँग्र॰ (भत्सम) अपील, इंजीनियर, ऑफिसर, नर्स, टाई, रटैप, रयीच, रकूल, रपैशल, वोर्ड, औवरकोट, पैट, कगिश्नर, कपनी, आर्डरली, रगरोठ, गिलास आदि
- (च) ॲंग्रे॰ (तर्द्भव) ---अरद्त्य , रंगरोठ , अफसर, इंजीनर, पतलोन, कोट, कलंडर, कमीटी, कंपोडर, अजंट, अजंसी, कान्फ्रन्स, गजठ, गिलास, चियरमैन

में अपने शब्द होते हैं तथा उस विश्वेहर भावा

उनमें नाना विकार आ गए है।

कश्मीर मे देशज वे शब्द माने जा सकते है जो न तत्सम् है, न तद्भव और न ही विदेशी। ये कश्मीरी भाषा के अपने शब्द माने जा सकते है। यहाँ प्रश्न उठता है कि क्या कश्मीरी का अपना कोई मूल शब्द है? हम साधारणतः देशज उन शब्दों को मानते है जो भाषा या उसकी बोलियों से इनका विकास होता है। इन शब्दों की व्युत्पत्ति निर्धारित करने में हमें दिक्कदतों का सामना करना पडता है। कदाचित व्युतपत्ति निर्धारित करने की कठिनाइयों से बचने के लिए हम उन्हें देशज के खाते में तो नहीं डालते है? कही ऐसा तो नहीं है कि देशज कहलाए जाने वाले शब्द ठीक उसी प्रकार तद्भव हैं जिस प्रकार तद्भव शब्दावली को 'तद्भव' की कोटि में शुमार करते है? हमारे कथन की पुष्टि डॉ. भोलानाथ तिवारी के कुशल निर्देशन में डॉ. पूर्णसिंह उबास द्वारा लिखित शोधप्रबंध "हिन्दी में देशज शब्द" से होती है । डॉ. उबास का कथन है कि हिन्दी में जिन शब्दों को पहले देशज शब्द माना जाता था उनकी व्युल्पत्ति या स्रोत के बारे में शोध करने से पता चला कि असल में वे संस्कृत भाषा के तद्भव शब्द हैं। डॉ. उबास ने बड़े प्रयत्न करके ऐसे सैंकड़ों शब्दों की व्युत्पत्ति निर्धारित की है, जिन्हें पहले देशरज की कोटि में रखा जाता रहा है। जिन शब्दों की व्युत्पत्ति निर्धारित करने मे वे समर्थ नहीं हो पाए है, उन्हें आज्ञात व्युत्पत्तिक की कोटि में रखा गया है। यह कथन कश्मीरी भाषा पर भी लागु हो सकता है क्योंकि कश्मीरी भी हिन्दी जैसी भाषाओं की तरह भारतीय आर्य परिवार की भाषा है। इस कथन में कोई आश्चर्य की बात नहीं क्योंकि ऐतिहासिक परंपरा के रूप में संस्कृत का उत्राधिकारी कश्मीरी को भी मिला है। अतः यदि कश्मीरी में कोई अपना शब्द न मिले तो भाषा वैज्ञानिक दृष्टि से यह असंभव नहीं है। संस्कृत स्रोतीय एक बहुत बड़ी शब्द – संख्या कश्मीरी में पाई जाती है। यह तत्सम् तथा तद्भव दोने रूपों में उपलब्ध है। इस प्रतिष्ढित शब्दावली के अनेक शब्दों को त्याग कर उनके स्थान पर दूसरी भाषाओं (अंग्रेजी----आदी) ग्रहण करके हम निश्चय ही कश्मीरी भाषा के. साथ अन्याय करते हैं। यहाँ यह कहना असंगत न होगा कि कश्मीरी भाषा का शब्द भंडार किसी समय संस्कृत के बाद अरबी से बहुत अधिक व्याप्त था। ग्रेलांतर मे अंग्रजी के वर्चस्व के कारण अंग्रेजी शब्दावली ने इस भाषा में नाभिकीय स्थान ग्रहण किया है।

इस परिप्रेक्ष्य में कश्मीरी भाषा में विशुद्धता का सवाल कहाँ से • डॉ. पूर्णसिंह उवासः हिन्दी मे देशराज शब्द... नेशनल पब्लिसिंग हाउस . दिल्ली उठता है? वस्तुतः दूसरी भाषाओं के प्रचलित शब्दो को ग्रहण करना कोई बुरी बात नहीं है, लेकिन इनके प्रयोग में किसी प्रकार की कृत्रिमता या अनावश्यकता का भाव नहीं आना चाहिए। जन भाषा में परंपरागत शब्दावली मौजूद हों, ऐसी स्थिति में दूसरी भाषा या भाषाओं से शब्द ग्रहण करने की क्या आवश्यकता है। यह एक प्रकार से भाषा के प्रति ज्यादती है तथा कभी—कभी वक्ता की स्थिति हास्यास्यपद हो जाती है। कथन की पुष्टि के लिऐ ये उदाहरण सिद्ध होंगे:—

| लि व ज्याहरना रिव्य होन                                      |                          |       |                            |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------|--------------------------|-------|----------------------------|--|--|--|
| परंप                                                         | रागत कश्मीरी             | 37    | पेजी निष्ढ कश्मीरी         |  |  |  |
| कश्म॰                                                        | यि छु म्योन गर्।         | कश्म∘ | यि छु म्योन होम (home)     |  |  |  |
| हिं॰                                                         | यह मेरा घर है।           | हिं॰  | यह मेरा होम है।            |  |  |  |
| कश्म॰                                                        | वीरेंदर छु म्यानिस       | कश्म∘ | वीरेंदर छु म्यानिस         |  |  |  |
|                                                              | मामा जी सुंद नेचुन।      |       | मेटरनल अक्ल (maternal      |  |  |  |
|                                                              |                          |       | uncle) सुंद सन (son)       |  |  |  |
| हिं॰                                                         | वीरेंद्र मेरे मामा जी का | हिं॰  | वीरेंद्र मेरे मेटरनल अंक्ल |  |  |  |
|                                                              | बेटा है।                 |       | का सन है।                  |  |  |  |
| कश्म॰                                                        | सु छु किताब परान         | कश्म∘ | सु छु बुक (book) परान।     |  |  |  |
| हिं॰                                                         | वह किताब पढ़ रहा है।     | हिं॰  | वह बुक पढ़ रहा है।         |  |  |  |
| इसी प्रकार कश्मीरी नुमा हिन्दी के कुछ हास्यास्पद उदाहरण देखे |                          |       |                            |  |  |  |
| जासकते है:-                                                  |                          |       |                            |  |  |  |
| <del></del>                                                  |                          |       |                            |  |  |  |

हिन्दी:- मैंने बत् म्योंड़ खाया।

मुना गास्-गास् चलों, बूठ खराब हो जाएगा।

वह मेरा मास्तुर बोय है।

मैने चामन और सोचल खाई।

इससे स्पट्ट होता है कि परंपरागत कश्मीरी में बात करने में सहजता तथा आत्मयिता है। हम अंग्रेजी या हिन्दी के शब्दो को प्रयोग में लाकर भी कश्मीरी ही बोल लेते है, क्योंकि ये कश्मीरी भाषा की संरचना ताा अनुशासन में ढाले जाते हैं। लेकिन यह बात भी ध्यान देने योग्य है कि कश्मीरी में शब्दों की आपूर्ति के लिए दूसरी भाषाओं से शब्द ग्रहण करना बुरी बात नहीं है। जिन शब्दों की कमी खटकती है, उन्हें अवश्य ग्रहण किया जाना चाहिए। इससे भाषा रूपी गंगा में और अधिक गहराई, विकास तथा विस्तार हो सकता है। विस्थापन में कश्मीरी भाषियों ने कश्मीरी के कई ठेठ शब्दों को त्यागकर उनके स्थान पर अंग्रेजी, हिन्दी के शब्दों को ग्रहण किया तथा यह प्रक्रिया

जारी है। यह प्रवृति यदि एक ओर सही है किंतू दूसरी ओर यदि भाषा रूपी भवन के दरवाजे खुले छोड़ दिये जाएँ तो तूफान और झंझवात आने पर भवन क्षतिग्रस्त हो सकता है। अतः समय तथा परिस्थितियों की कभी – कभी माँग होती है कि भवन के दरवाजे - खिडकियाँ वन कर दिये जायें। जिस गति से कश्मीरी की पंरम्परागत शब्दावील उपेक्षित हो रही है, लेकिन है कि यह संपदा बहुत हद् तक खाली हो जाऐगी। संभव है कश्मीरी भाषा पर आधारित हमें निघंदुओं <sup>©</sup> का निमार्ण करना पड़े। कश्मीरीर भाषा के शब्द —चयन मुहावरों, लोकोक्तियों ..... को जीवित रखने के लिए निघंटुओं का निर्माण अवश्य किया जान चाहिये। प्रत्येक जाती के पीछे हॅसती-इठलाती तथा मौज करती संस्कृति होती है। हमरा खान-परन, पर्व, उत्सव, वेश-भूषा, धर्म, विश्वास, भाषा ..... हमारी संस्कृति के अंग हैं। प्रत्येक जाती इन पर गर्व करती है। इनके लुप्त हो जाने से व्यक्ति तथा जाति की पहचान तथा उनका अस्तित्व लुप्त हो सकता है। मातृभाषा का अस्तितव किसी भी संस्कृति की पहचान को बनाये रखने के लिये अपरिहार्य है। मातृभाषा हमारे सुख- दुख की संगिनी है। यह नहीं रही तो हम कहाँ रहे? यह माँ का दिया हुआ अमर वरदान है। माँ –(बाप) जीवन भर हमारा साथ नहीं देते किंतु माँ का दिया भाषा रूपी वरदान आजीवन हमारा साथ देता है। किसी भी संस्कृति (मातृभाषा) की सीमाएँ तथा दुर्बलताएँ हो सकती हैं किन्तु उससे मातृभाषा का गौरव कम नहीं हो सकता बल्कि सोच-विचार करके उन दुर्बलताओं को दूर किया जा सकता है। मातृभाषा का वरदान खोकर हम जीवन की पटरी से उखड जाते हैं। इसके अभाव में हम निर्वासित तथा दिग्भ्रमित से हो जाते हैं। भाषा, या भाषा, की अपेक्षा मातृभाषा में बातचीत करके ही आत्मीयता का अनुभव किया जा सकता है।

भाषा का प्रवाह वहते नीर के समान है। इसमें समय तथा स्थान के आधार पर परिर्वतन के लक्षण दिखाई देते हैं। अपनी पराकाष्टा के बाद जब वैदिक भाषा बदल गई तो उसके बहुत से शब्द प्रयोग से छूटने लगे। तथा उस काल के विद्वानों को इस बात की चिंता होने लगी कि प्रयोग से जा शब्द छूट गए, उन शब्दों के अर्थ भावी पीढीयों के लिए समस्या बन जाएँगे तथा उनके लिए वेदों का अर्थ दुर्वाध हो जाएगा। बेदों (पुकारांतर से वैदिक भाषा) के महत्व को समझते हुए भाषाविदों ने उन वैदिक शब्दों पर आधारित कोशों का निर्माण किया जो कालांतर में प्रयोग से छूट गए थे। ये कोश भावी पीढियों के लिए तैयार किए गए ताकि उन्हें वेदों (वैदिक भाषा) को समझने में किठनाइयों का सामना न करना पड़े। कोश की इस परंम्परा को निधंद (नि+/गम/+तु या नि+/मन्/+तु या नि+/ह्/+ तु) कहते हैं। विश्वास किया जाता है कि इस परम्परा में अठारह निधदुओं का निर्माण किया जाता था किंतु अभी तक एक ही निघंदु प्राप्त हुआ है। इस कोश का नाम निरूक्त है। तथा इसके रचिता महर्षि यासक है।

विस्थापन के बाद मातृभाषा ही हमारे पास एक बहुत बड़ा संबल है। मातृभाषा माध्यम है.....अभिव्यक्ति का, एक जुट होने का, दुख—दर्द बाँटने का सांस्कृति विरासत को सुरक्षित रखने का। अंग्रेजी पढ़ने लिखने के लिए दुनिया भर में विद्यालय, महा विद्यालय तथा विश्वविद्यालय हैं।..... किन्तु मातृभाषा कश्मीरी हमसे छूट गई तो इसको कहाँ से प्राप्त करेंगें?

उपरोक्त विवेचन से स्पष्ट हो जाता है कि वाक्यबंध स्तर पर कश्मीरी के दो रूप दृष्टिगोचर होते हैं..... एक, वह रूप जिसमें, संस्कृत, फ़ारसी, अरबी आदी भाषाओं के शब्द मिलते हैं। दूसरा, वह जहाँ परंपरागत शब्दावली को त्याग कर अंग्रेजी, हिन्दी, उर्दू का वर्चस्व है। रेखाचित्र के द्वारा स्थिति को इस प्रकार समझा सकते है:--

चित्र १ चित्र २ कश्मीरी का वह रूप जा परंपरागत शब्दावली से परिपूर्ण है। चित्र २ कश्मीरी का वह रूप जो अंग्रेजी, हिन्दी, उर्दू के शब्दों से परिपूर्ण है।

वस्तुतः समय की मांग है कि प्रयोग के स्तर पर उपरोक्त दो रूपों का समीकरण किया जाए। इसका अर्थ यह हुआ कि अभिव्यक्ति के स्तर पर अंग्रेजी आदि भाषाओं के उनहीं शब्दों का प्रयोग किया जाए जिन शब्दों की कमी हमें खटकती है। समीकरण की स्थिति को निम्न रेखा चित्र से समझा जा सकता है:—

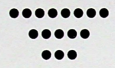
> कश्मीरी का प्रचलित शब्दावली से परिपूर्ण रूप आग्रेजी, हिन्दी, उर्दू के शब्दों से प्रबल हैं। समीकरण की स्थिति जहाँ प्रचलित कश्मीरी में अंग्रेजी शब्दावली प्रयोग में लाने का प्रावधान है।

इस विवेचन से स्पष्ट हो जाता है कि हमें दूसरी भाषाओं के आगत शब्दों को बेखटके अपनाना चाहिए, मगर उन्हें जोर ज़बरदस्ती से कश्मीरी पर लादना भाषा तथा वक्ता की सहजता को क्षतिग्रस्त करना है। परिणाम स्वरूप हमारी तरूण पीढ़ी दिनों के नामों या गिनती वाले शब्दों से अनिभन्न होने के कारण चंद्रवार (सोमवार), बोमवार (मंगलवार) ...... के स्थान पर मंडे (Monday), ट्यूस्डे (Tuesday), कहने के लिए लाचार हैं।..... गिनती वाले शब्दों अख (एक), जह (दो), त्रेह (तीन) के लिए वन (one), ट् (two), थ्री (three),..... कहना उनकी विवश्ता है। रिश्ते—नाते के वे नाम जो आदरपूर्वक लिए जाते थे, अब उनमें सस्तापन आ गया है। देदी के लिए नानी या दादी जैसे शब्दों का खुलकार प्रयोग हमारी परम्परा के अनुकुल नहीं हैं। टाटया जी, लाला जी, काकनी, गोंबर, टाठी......जैसे संबोधन वाले शब्द क्या त्यागे जा सकते हैं।

प्रश्न यह है कि क्या विस्थापन की त्रासदी इस बदलती भाषायी मानिसकता के लिए उत्तरादायी है? वस्तुतः इस मानिसकता के बीज घाटी में ही अंकुरित हो चुके थे किंतु उसका क्षेत्र सीमित था । प्रमुख रूप से श्रीनगर तथा, अन्य उपनगरों में रहने वाले मध्यवर्गीय परिवारों में यह प्रवृत्ति पहले ही देखी जा सकती थी। विस्थापन में यह प्रवृत्ति दावाग्नि की तरह फैल गई तथा यह प्रक्रिया जारी है। यदि इस प्रवृति पर अंकुश नहीं लगाया गया तो संभव है कि निकट भविष्य में पर्व—उत्सवों में प्रयुक्त होने वाली शब्दावली, सामाजिक — धार्मिक अनुष्टान की शब्दावली आदी हम से छूट जाए। कहना होगा कि सांस्कृतिक दीवालियापन किसी भी जाति का बहुत बड़ा अभिशाप है।

विस्थापन के बाद विभिन्न क्षेत्रों के कश्मीरी भाषा—भाषी एक—दूसरे के निकटतम तथा द्रुत सम्पर्क में आए। पारस्परिक आदान—प्रदान तथा सहयोग करने से ये भाषा—भाषी शब्दगत, उच्चारणगत, अनुतानगत तथा अन्य स्तरों पर एक दूसरो को प्रभावित किए बिना नहीं छोड़ सकते हैं। श्रीनगर की कश्मीरी, अन्तिनाग या बारामूला की कश्मीरी से विभिन्न स्तरों पर किसी न किसी रूप में प्रभावित हो सकती है। इसी प्रकार श्रीनगर की कश्मीरी देहातों में बोली जाने वाली कश्मीरी को प्रभावित कर रही है। संक्रभण की वर्तमान स्थित में प्रभाव के ये लक्षण अभी मुखरित नहीं है। हमारा विश्वास है भविष्य में परिवर्तन के ये लक्षण और स्पष्ट होंगें।

इस विवेचन से कई बातें स्पष्ट हो जाती हैं। सबसे बड़ी बात यह है कि कश्मीरी भाषा पर, विशेष रूप से विस्थापन की कश्मीरी भाषा पर, गवेषणात्मक लेख लिखाने तथा राष्ट्रीय स्तर पर महत्वपूर्ण सेमिनारों का आयोजन करवाने की आवश्यकता है ताकि विषय से संबंधित सार्थक निष्कर्षों की सृष्टि हो सके। आजकल नियोजन शब्द बहुत साधारण हो गया है। कश्मीरी भाषा का विभिन्न दिशाओं में भाषा नियोजन करना बहुत ही अनिवार्य है। उदाहरणार्थ कश्मीरी भाषा के वर्ण—विन्यास पर विचार करने की तुरंत आवश्यकता है। तािक इसके ध्वनिभेदक चिह्नों में एक रूपता तथा वैज्ञानिकता लाई जा सके। कश्मीरी भाषा के संदर्भ में यह समय की बहुत बड़ी माँग है। इन्हीं प्रयासों से यह कंप्यूटर के योग्य भाषा बन सकती है।



## लेख में प्रयुक्त परिभाषिक शब्द

हिन्दी

अज्ञात व्युत्पत्तिक

अनुतान

आगत शब्द

घ्वनि भेद चिह्न

नाभिकीय स्थान

भारोपीय परिवार

भाषा-नियोजन

मौखिक भाषा

वर्ष-विन्यास वाक्यबंध स्तर

व्युत्पत्ति

शब्दगत

स्रोत भाषा

अँग्रेजी

Unknownelymological

Intonation

loanedword

diacritical mark

nuclearposition

Indo-European family

languageplanning

verbal/spokenlanguage

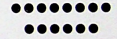
orthography

discourselevel

Tymology

lexical

sourcelanguage



# काली झड़ी में बुझे दिए का यथार्थ

(रहमान "राही" की कविता की खोज) डॉ॰ रतन लाल शांत

"र-याह बारिशों की झड़ी में संकलित एक मार्मिक गुज़ल का एक शेर है: बुझे दिए हैं हाथों के, मर गए कबूतर बातों के/धारासार स्याह बारिश में, गोसाई रे, कहाँ चला। कवि ने इस शेर की दूसरी पंक्ति "से अपने सातवें काव्य-ग्रंथ का शीर्षक ले कर जैसे अपने मंतव्य और अपनी रचना दिशा दोनों की पहचान कराई है। समय की आक्रमक मुद्रा के सामने कवि पस्त नहीं पर प्रश्नों से धिरा जरूर है, और या प्रश्न रूपकों की झड़ी लगा देते हैं। रूपकों के पीछे केन्द्रीय बिम्ब है गोसाई का। गोसाई शब्द के भारतीय भाषिक-सांस्कृतिक संदर्भो में भिन्न-भिन्न अर्थ हैं। कश्मीरी संस्कृति तथा परंपरा में गोसाई एक निर्लिप्त साधक है ही, पर बेचैन, खोजी और सचेत रचनाकार भी है। कश्मीरी लोकवार्ता में उस का व्यक्तित्व स्पष्ट रेखांकन के साथ उभरता है। कवि, कथाकार, दास्तानगो उसे अनायास अपने (स्वंय के) बेचैन रचना-धर्मी मानस का पर्याय मान कर चलते है। कवि "राही" विशिष्ट कश्मीरी इतिहास और परंपरा से अपने लिए जीवन-उर्जा लेता है पर वह समकालीन सार्थकता और निरर्थकता दोनों से दो-चार होने की स्वीकृति भी करता है। उस के कवि व्यक्तितव के विकास का ग्राफ देखने से स्पष्ट हो जाता है कि वह इतिहास और सामयिकता, दोनों की युगपत उपस्थिति का साक्षी है। इस तथ्य का सब से अधिक प्रामाणिक दस्तावेज है उस का कविता संकलन स्याह बारिशों की झड़ी में। १६६७ में प्रकाशित यह कवि का ताजा काव्य-ग्रंथ है और एक सक्षम कवि की तीक्ष्ण तथा प्रभावी अभिव्यक्ति की तरह अब चर्चा का विषय बना हुआ है। न केवल चर्चा का बल्कि प्रेरणा तथा दिशा-दशा-दर्शन का एक मार्गरतंभ भी बना हुआ है यह ग्रंथ।

ऐसा कई अद्भुत सत्यों के बावजूद हो रहा है। सब से अद्भुत और महत्वपूर्ण यह है कि इस ग्रंथ में कवि की १६५६-५८ से ले कर प्रकाशन वर्ष तक की कविताओं में से चुनी हुई कविताएँ संकलित हैं। इन में से तकरीबन सारी समय-समय पर प्रकाशित हुई और कश्मीरी कविता में नए स्वर तथा बदले हुए लहजे का पता देती रही हैं, विगत चार दशकों में। फिर भी आज जब संकलित हो कर एक साथ प्रस्तुत हुई हैं तो इन पर विचार और

पुर्निवचार हो रहा है। यह भी अजीब है कि इस ग्रंथ में यद्यपि राही की नज़्मे, गज़लें तथा चतुष्पिदयाँ है और इन सब विधाओं में राही की अलगु पहचान स्थापित हो गई है, फिर भी संपूर्ण संकलन का प्रतिनिधि स्वर अथीत मुक्त हुई र अथन छंदमुक्त किवता का हैं, और राही इस प्रकाशन के बाद कश्मीरी नज़्म के किव के ही रूप में उभरते हैं। कारण शायद यह है कि समकालीन भावबोध के सर्वाधिक समर्थ वाहन के रूप में छंद का बंध किवता के लिए अनावश्यक उपकरण हो कर रह जाता है। बल्कि इस संदर्भ में यह ध्यातव्य है कि कश्मीरी में (उर्दू की ही तरह, उर्दू के प्रभावनुरूप) छंद—मुक्तता सत्तर के दशक में तकरीबन अप्राकृतिक विकास की तरह ज़ाहिर हुई। गज़ल की जक़ इस किवता को मुक्त करना सचमुच समकालीन भाव—बोध—संपन्न विचारशील किवयों के लिए जुर्रत का काम था। कश्मीरी किवता के क्षेत्र में यह "राही" ने ही किया। यह बताने के लिए गज़ल ही सही मगर गज़लत्व की मानसिकता से मुक्त गज़ल ही समकाल का अनिश्चय तथा प्रतिसौन्दर्यवाद बयान कर सकती है, "राही" ने "न्यूल गज़ल" (कच्ची गज़ल) लिखी जो संरचना में ही नहीं, वस्तु—बोध में भी गज़ल से कोसों दूर है। अस्तु।

"राही" स्वयं प्राक्कथन में कहते है कि प्रस्तुत संग्रह की कोई नज़्म "शुद्ध गद्यात्मम" नहीं है, पद्यपि पारंपरिक छंदशास्त्र से हट कर रचनाएँ इस में हैं। बेशक तथाकथित गद्य कविता कोई है पर गद्य की लय सर्वत्र मीजूद है, जो इन कविताओं को परंपरावादी आलोचकों – पाठकों के लिए सुगम ग्राह्म तथा स्वीकार्य नहीं भी बनाती है। तथा राही की शुद्ध कवि दृष्टि तथा तीक्ष्ण यथार्थभेदी नजर को सब मानते हैं।

यहाँ विषय की दृष्टि से कई प्रकार की कविताएँ है। "माफ़ीनामा" जैसे तेजतर्रार व्यंग्य की कविताएँ भी है, "आग की लपट तथा नृत्य" जैसी यथार्थ के भीतर विरोधाभास के उभारने वाली कविताएँ भी हैं, "हंद-फूल का फानुस" जैसी प्रतीकात्मक कविताएँ भी हैं, तथा "ज़बरवन के पर्वत श्रृंग रे!" जैसे निजी संदर्भों का आईना पेश करती कविताएँ भी हैं। कविताओं के साथ-साथ रचनाकाल दिया हुआ है, जिस से कवि की रचना यात्रा और चिन्तन के विकासक्रम का अनुमान किया जा सकता है। पर यह संकलन तरह-तरह की इकाइयों का संग्रह होने के बदले, कवि के बारे में एक समेकित मूल्यांकन-दृष्टि पैदा करने में सफल होता है जो वस्तुतः राही के कवि-व्यक्तित्व के बारे में एक समेकित मूल्यांकन-दृष्टि पैदा करने में सफल होता है जो वस्तुतः राही के कवि-व्यक्तित्व के बारे में एक समेकित मूल्यांकन-दृष्टि पैदा करने में सफल होता है जो वस्तुतः राही के कवि-व्यक्तित्व के बारे में पाठक-आलोचक के

लिए जरूरी है।

राही के संपूर्ण तथा समेकित व्यक्तित्व का जो रूप उन की इन प्रतिनिधि कविताओं में है, वह है एक ज़बरर्दस्त संवेदनशील रचनाकार का, जो न केवल अनुभूति की मामूली फेरबदली में भी अर्थ तथा आशय की संभव—असंभव तब्दीलियाँ देखता है, बल्कि शब्द के ज़रा से मात्र फेर में अभिव्यक्ति की पूर्णता की संभावना देखता है। उदाहरणतः उन की नवें दशक की बहुचर्चित परंतु कम व्याख्यायित कविता "ज़बरन के पर्वत श्रृंग रे।" लो। श्रीनगर में डलझील के किनारे खड़ा उँचा वनहीन "ज़बरन" का पहाड़ यहाँ की धार्मिक सांस्कृतिक लोकिक ऊहापोह का शतियों से साक्षी रहा है। वह श्रीनगर का उदयाचल है और कवि की सनातन रचनाशीलता का सब से ज़्यादा सहानुभूतिपूर्ण भागीदार। उस से जब कवि अपनी यह भावना सांझी करता है:

तू मेरा आदि सहजात
मैं—अतःस्थल में तेर ही स्नेह
उम्रों तेरे लिए प्रतिक्षा मैं ने की
मेरी व्याकुल धुक् धुक् तू ने सुनी कभी
हाँ, मैं ने कई बार तेरी भारी भारी "हुम—हुम" सुनी, पर
अब जो तुझे कभी इतन अवकाश दिया जाएगा तो
(मेरी पगडंडी कहीं कभी क्या ढूँढ पाओगे?)
मैं बस तेरा इंतजार करूँगा——

तो इतिहास का अचल द्रष्टा और सीमित अवधि का भोक्ता, दोनों एक हो जाते हैं । पर्वत और मनुष्य का यह सबंध प्रकृतिवादी या सौन्दर्य—खोजी कवियों का रागात्मक सबंध नहीं। इस में राग के बदले विराग, उदासीनता और रोज़मर्रा के दंश की पीड़ा बोल रही है। यहाँ राज़मर्रा का दंश सनातनता के मरहम की कामना भर कर सकता है, उस में अपने आप को खो नहीं देता।

सहानुभूति के साथ मानव नियति के विरोधभास के जीने वाले कवि के लिए अस्तित्व भले ही दंश के रूप में हो, पर अस्तित्ववादियों के अतिवाद से वह बचने को भी प्रयत्नशील रहता है। "हम्द" (धन्यवाद प्रभु) में मरूरथल की निर्जल तुणहीन रेत में लुढ़क-धिसट कर सरकते हुए गिरगिट का रूपक कवि की अभिवृति सम्यक दर्शाता है। गिरगिट को होना अनहोना परखना पड़ा उस ने अपना दिशा-देश नज़रों में भर लिया अपने मुख पर उभरे पसीने की नमी का अनुमान लगाया/ अपनी जीभ का प्यासा काँटा थोड़ा भिगोया/ और अपनी दाढ़ों से खुद अपनी केंचुल खींच उतारी/ आहार किया····· / धन्य हो, इस अनिस्तित्व में भी अस्तित्व कहीं मौजूद है/ किसी को कमी कोई नहीं खलती।

क्षुधातृप्ति के लिए अपनी ही केंचुल को आहार बना कर खाने वाले जंतु का रूपक ले कर कवि ने जो कहना चाहा है उस में आलोचकों को अस्तित्वादी दर्शन की गुँज सुनाई दी। "राही" इस दर्शन से प्रभावित जरूर थे पर जीवन को किसी भी प्रकार में मतवाद के कठघरे में बांधना उन का आशय कभी नहीं रहा। अपने नित संक्रमणशील चिन्तन के कारण वे मार्क्सवादी दर्शन से अलग पंथ धारण कर गए, शुद्ध धार्मिक प्रेरणाओं के अतिवादी वातावरणा में (विशेष कर गत दशक में) अपनी खतांत्र सोच को बचा सके, तथा औरों के लिए प्रेरणा भी बन सके। यह सोच अपने भूक्तभोगी अनुभव की प्रामाणिकता को ही प्रश्रय देती है। अपने अनुभव की विलक्षणता से बढ़कर राही के पास और कोई मापदंड नहीं है जिस से जिन्दगी के बारे मे क्छ कह सकें। इस संदर्भ में उन की कविता "अवसाद" ("हमसूस") ली जा सकती है। यह कविता कवि के रचनाशील मानस के भीतर संघर्षमय विकास का परिचय देती है। मन संघर्ष के तमाम आयामों से गुजरने के बाद गीता के "निष्काम अंत" की किरम की परिणति से जुरा भी विचलित नहीं होता, और अपने ऐतिहासिक दाय के सामने खुद को हारयारपद स्थिति में पाने के बावजूद लोकगीत की जैसी एक पंक्ति गुनगुना कर रह जाता है। वह न रिथित के उद्धार के लिए कोई वाचाल खर उचारता है, न रिथित में ही समी जाने के लिए आत्महत्या की मुद्रा इख्तियार करता है। कवि इस कविता में कश्मीरी-उर्दू-फारसी की सारी प्राप्त और आप्त काव्य-परंपराओं की रोशनी में आईना गढने की प्रक्रिया को देखता और वयान करता है। फौलाद को अनुभव-सिद्ध मानव तथा मशीनी प्रक्रियाओं से गुज़ार कर मनुष्य के लिए आईना बनाया गया (मध्य एशिया में फौलाद के पट को धिस-धिस कर आईना बनाने की परंपरा थी), परंत-

मेरा आदि (आदि नियति का) वादाम (का फूल) खिला / मैंने (अपने लिए) सुख और संतोष की मुद्रा का वरण किया अब (यह सोचा कि) अपने हाथों अपनी बेपता जन्म--जाति का मोल कर लूँ पर हाय यह माथजला नसीबा (मेरा) — मेरी धुँधली उसाँस उस को लगी कि उस (फौलाद के आईना का) अंदरूनी ज़ंग उभर आया। (अब) उधर वह अपनी ठंडी खाली गोदी लिए (मेरे सामने) (और इधर) मेरी आँखें अस्त—ज्योति वाले (दो) खड्ड हांय रे सिकंदर। हाय खिज रे। आओ गाओ रे। शौक, हाय (कितना था!) दीदार का।

सिकंदर, जो विश्वविजयी था; खिज, सिसे अमरत्व प्राप्त था— संघर्ष के इस विफलत्व के सामने हास्यास्पद हो जाते है और कवि आख़िर "शौके—दीदार" का रोना रो कर रह जाता है। नितांत वैयक्तिक अनुभूति को सर्वस्थिति—उपयुक्त बनाने के लिए कवि अपनी कविताओं में बार—बार समय का उल्लंधन करता है और एक साथ भूत भविष्य वर्तमान में उपस्थित दिखता है।

स्याह बारिशों की झड़ी में कवि "राही" का एक कविता—संकलन मात्र नहीं है। जिस में उन की छिटपुट क्व ताएँ संकलित हों। यह पिछले चार दशकों में इस अप्रतिम किव व्यक्तित्व के विकास का एक ग्राफ भी पेश करता है, यद्यपि, जैसा कि ऊपर बताया गया है, किव का व्यक्तित्व इस लंबी कालाविध में समेकित स्वरूप धारण किए हुए है। देखा जाये तो प्रगतिशीलता से छूट कर राही एक ही लय में रागानुराग प्रकट करता है। इस दौरान उन में आरोह—अवरोह (या सरल भाषा में कहें, मोड़) आए हैं पर उन की दिशा स्पष्ट और परिभाषित रही है। प्रगतिवाद ने उन्हें सामाजिक दृष्टि दी। पद्यपि बाद में वे आत्मनिष्ठ होते गए पर सामाजिक अनर्गलता से वे समय—समय पर चौंकते रहे हैं। छठ दशक में जब कश्मीर की राजनीति में चापलूसी का काफी बोलवाला था, तो राही की किवता "माफीनामा" ने जन्म लिया, जो उन के व्यंम्यकार व्यक्तित्व का रूप प्रस्तुत करती है:

तुम ने जब चाहा तो चार घोड़ों को न्यायाधीश बना डाला जिस ने बखानी योग्यता अपनी, उस के दाँत तोड़ डाले यह तेरा ही है हुक्म कि पुलिस के अफसर चरस ढ़ोएँ करते रहें मौलवी जुआखानो का उद्घाटन में किस गिनती में था कि खुद को योग्य लोगों में गिन लूँ जिस तुम कहो तो खिड़कियाँ कील ठोक के मुद्रित कर लूँगा बसंती हवा को बोलूँ री तू कलंकित है तू आज्ञा दे तो "गुलरेज" (महाकाव्य) जला देंगे हम गुलेलाला (फूल) से कहेंगे ''महजूर'' (किव) बावरा था/ (किवि) ''आज़ाद'' व्यर्थ कुढ़ता था/ अमीरी गरीबी तो आख़िर ख़ुदा की रची हुई है। ...../ मुझ से कोई मूर्खता हो तो /अपना प्रशंसक जान के मेरी ख़ता माफ़ करना......

यह लंबी कविता जिस सामाजिक असमता और कुप्रबंध को संकेतित करती है, उस का अधिक मुखर रूप राही की ग़ज़लों में उभरता है। यह निर्विवाद है कि नज़्मों में जहाँ वे खुल कर व्यक्ति—मानस की गहराइयों में बैठते हैं, ग़ज़लों में वे बहिर्मुख होने की ज़्यादा छूट पाते हैं। प्रेम की निश्छल अभिव्यक्ति भी ज़्यादा सीधी और निर्बाध गुज़लों में ही हो पाती है।

वो भी चमत्कार हुआ था कि दिल में तेरे गम की नमी बहुत दिनों रही नहीं तो हँस कर फूल (झड़ते हैं और) काँटा भर होके रह जाते हैं।

मेरे ख़्वाब रूठ के गए थे, दिल की पह्नदान ही भूल गया था मैं आज तू आया, सच मानो मैं ने आज ही अपना आपा पहचान लिया।

शहर की पगली सड़क पहाड़ और जंगल चली गई इस तरह मेरी आस्था के दामन में संदेह और पैठ गया।

बाज़ार के बीच चुप्पी का रेगिस्तान गुज़र गया किस की (करनी) थी और किस पर बीत गई।

बंधु और बंधव जिस के वार हैं कभी– कभी शहर में उसे ''आदमी'' कहते हैं।

आज तूफ़ान बेमंजिल भटकते हैं कल ये सब घरों में रहते थे।

अजदहे मे मुहँ से मणि छीन रात के लिए सूरज तो गढ़।

समय की अस्थिरता और स्थायित्व के बदले संक्रमणशीलता का आभास कवि को सातवें –आठवें दशक में जगत की अगम्यता का आभास कराता है: (सुबह) इस चोटी पर उगी/ उस चोटी पर डूबी/गाँव को अपना नाम याद नहीं रहा/ शहर, जनाजा बीच में छोड़ के ही चला गया.....

अस्तित्व एक ही स्थिति न हो कर विभिन्न क्षणभंगुर स्थितियों का एक तर्कविरूद्ध पुंज है, यह मानने वाला किव निरंतर प्रश्नाकुलता से ग्रस्त दिखता है क्योंकि अब उस की मानसिक परिपक्वता के सामने कोई सीधा सरल हल नहीं टिकता। भारतीय भाषाओं के अन्य किवयों से तुलना करते हुए हम देखते हैं कि आधुनिक बोध वाला "राही" अनुभवों की संकुलता को मुहावरे की संकुलता से बचाने की कोशिश में है, जिस से कि उस का संप्रेषण आसान ओर सफल हो। देखिए— ("खिराज"— उपहार/भेंट" किवता से)

छाया की जलवल्लरी खुली धूप में ताता पत्ता मैं ने तोड़ा, पर कहीं नज़र न आई वो खुशबू उस ने मुझ से कहा–

कान खोलके सुनोगे तो

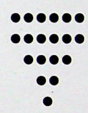
समंदर के उपर तैरती सोनमछिलयों का पहनावा पाओगे।

इस बिम्ब के भीतर कई अंतर्वर्ती बिम्बों की अंतर्भुक्ति से हम अछूते नहीं रह सकते। यहाँ इच्छा और पूर्ति, प्रयास और परिणति के आपसी तर्कहीन रिश्तों को कवि अपनी असमंजस मनस्थिति के परिप्रेक्ष्य में उभारता है तो कविता बयान भर या बिम्बचित्रण का तमाशा भर बनने से उबरती है। इसी प्रकार इस कविता की इन पंक्तियों में केवल बिम्ब समझ कर बात की गहराई में नहीं उतरा जा सकता, इसे संपूर्ण आशय के प्रकाश में देखना होगा

अंधे रारते में कही गई निर्व्याज बात
पत्थर तोड़ के तलवार उगा देती है
यों शेर के मायने तथा पहाड़ी नद का दुर्बोध केन्द, (दोनो)
व्यापक हो कर फैलते जाते हैं
पाँच दरियाओं का पानी आख़िर पानी ही तो है
लहर से मिलती हैं और दोनों
मंवर में जकड जाते हैं.....

पूरी कविता सृजन के क्लेशों की व्याख्या करती है। यह मन की रचनात्मक गुह्याता को प्रकट भाषा में ढालने की प्रक्रिया का एक बहुत ही परिपक्व और ईमानदार प्रयास है। कविता केवल प्रयोग की अपूर्वता की वजह से महत्वपूर्ण नहीं बन जाती बल्कि कवि व्यक्तित्व की अपूर्व (परंतु दुर्लभ नहीं) अनुभूति को शब्द (कहीं—कहीं नया गढ़ा शब्द) देने के उपक्रम के कारण महत्वपूर्ण बनाती है। राही की कई कविताएँ इस वर्ग में आती हैं, यद्यपि स्पष्ट वर्गीकरण करके उन को समझाना उन के साथ अन्याय करना है। भाषा और शब्द यहाँ विस्फोट की स्थिति में होते हैं और सीमित शब्दावली के घेरे को तोड़ देते हैं। समकालीन जीवन की उलझनों, खास तौर पर वैचारिक संकुलताओं के लिए भाषा की अपर्याप्ति का प्रश्न बीसवीं शती के आठवें—नवें दशक में बहुत प्रमुख हो उठा था। ऐसे में समर्थ कवियों ने अपने लिए अपने रास्ते चुने। उन्होंने जितना भाषा से लिया उससे अधिक उसे दिया। "राही" इस प्रसंग में बड़े रचनाशील रहे हैं। कविता के अतिरिक्त आलोचना और भाषणकला दोनों में समान प्रवीण हैं। यह संयोग नहीं कि इन दोनों अभिव्यक्ति—क्षेत्रों में भाषा के सतत परिमार्जन की ज़रूरत पड़ती रहती है। प्रतिभाशाली व्यक्तित्वों के लिए यह असंभव नहीं होता।

904, सुभाष नगर, जम्मू–180005



### कश्मीरी नाटक का सफर

डॉ॰ रतन तलाशी

कश्मीरी नाटक के विकास की परंपरा में लोक नाट्य "भांडपाथर" का महत्वपूर्ण योगदान है। "भांडपाथर" दो शब्दों से बना हुआ है। "भांड और पात्र" ये दोनो शब्द संस्कृत भाषा के हैं। भारत की कुछ आधुनिक भाषाओं में यह शब्द 'वर्तन' के अर्थ में प्रयुक्त होते हैं। पंजाबी में भाड नकाल को कहते हैं। कश्मीरी में भी भांड एक उस कुशल कलाकार को कहा जाता है जो नकाली द्वारा अपनी प्रभावपूर्ण वेशभूषा, कटाक्ष, भाव भिंगा आदि से किसी भी सामाजिक अथवा राजनितिक विषय को जनता के सामने प्रस्तुत करते थे। वाल्टर लारन्स के अनुसार १६ वीं सदी में भांडकलाकार लगभग कश्मीर के ७० गाँवों मे रहते थ। जिन में, अिकनगाम, वाहथोरा, बुमई सुईबुग आदि कुछ एक है। इस लोकनाट्य की धारा ग्रामप्रधान थी। भारत में १६ वीं सदी में युरोपीय नाट्य—संस्कृति के प्रवेश से लोकनाटक के समान्तर नगरप्रधान नाटक मंडलियां चल पड़ी इस का प्रभाव कश्मीर की नाट्यकला पर भी पड़ा।

बीसवीं सदी में पारसी थिएटर कम्पनी के नाटकों से प्रभावित होकर कश्मीर के कई कलाकारों ने भी नाटक कम्पनी खोलने का संकल्प किया। अपने कार्यकाल के दौरान इस कम्पनी ने जो नाटक मंच पर प्रस्तुत किए, वे सभी उर्दू में लिखे गये थे। यह कम्पनी यद्यपि अधिक देर नहीं चली फिर भी इससे कश्मीरी नाटक के विकास के लिए महत्वपूर्ण वातावरण उपलब्ध हुआ।

कश्मीर का पहला मंच नाटक १६२६ में नन्द लाल कौल ने लिखा। यह नाटक राजा हरिष चन्द्र की सत्य परीक्षा के पौराणिक आख्यान को लेकर लिखा गया था। कश्मीरी नाटक साहित्य में इस नाटक को वही स्थान प्राप्त है जा उर्दू या हिन्दी में अमानत के "इन्द्रसभा" को है। यह नाटक कई बार श्रीनगर में मंचित किया गया। इस नाटक के बाद बिसमिल, नील कंठ शर्मा और दिलसोज आदि ने भी कई नाटक लिखे जिनमें 'संतय वथ', 'अकनन्दुन', 'प्रेमच कहवट' 'बिल्व मंगल तथा' 'लेला मजनून' आदि कुछ एक हैं। इन नाटकों पर कौल के नाटक की इतनी गहरी छाप देखी जा सकती है कि उनकी वस्तु तथा शिल्प दोनों इससे स्वतन्त्र नहीं लगते।

कश्मीरी नाटक में तकनीक की दृष्टि से नया प्रयोग १६३८ मे

मोहिउदीन हाजिनी ने "ग्रीस सुन्द गरू" लिखकर किया। इस नाटक के संवाद संक्षिप्त तथा प्रभावशील थे। इनमें पौराणिक कथाओं पर आधारित नाटकों की तरह काव्यात्मकता का पुट न था। इसका वर्ण्य —विषय सामयिक तथा यथार्थता लिये हुए था। इस नाटक में एक गरीब किसान की दुदर्शा का चित्रण किया गया है जो जागिरदारी निज़ाम में पिस रहा है। इसकी भाषा स्थानीय मुहावरे पर आधारित थी। हाजिनी के नाटक लेखन अनुभव दोबारा बहुत कम प्रयोग में लाया गया।

१६४७ से पहले के कुछ वर्षों में कश्मीर रंगमंच को एक नया मोड़ देने का यत्न किया गया। यहां इण्डियन पीपुल्ज़ थिएटर की एक शाखा खोली गई इन्हीं दिनों प्रसिद्ध अभिनेता तथा रंगकर्मी स्व. बलराज साहनी भी कश्मीर आये और उन्होंने यहाँ के कलाकारों को नाट्य कला के विकास के लिए प्रोत्साहित किया। इसी दौरान प्रेमनाथ परदेसी ने 'बतहर' नाम का नाटक लिखा। इस नाटक में परदेसी ने कश्मीर की खाद्य—समस्या तथा भुखमरी का बड़ा ही मार्मिक चित्रण किया था। उस समय के सरकार ने इस नाटक को रंगमंच पर खेलने की इजाज़त सरकार विरोधी होने के कारण नहीं दी। इस नाटक का आलेख भी सरकार ने ज़ब्त किया परन्तु इतना होते हुए भी कलाकारों का उत्साह मंग नहीं हुआ। इस दौरान कई और नाट्य संस्थायें स्थापित हुइ। जिन में 'श्रीप्रताप ड्रामा क्लब, नेशनल ड्रामा क्लब तथा 'सुधार समिति क्लब, मुख्य संस्थायें थीं। इन नाटक मंडलियों द्वारा अनेक नाटक उन दिनों श्रीनगर में मंचित हुए जिनमें "सुधार समिति क्लब" का "विधाता" काफी लोकप्रिय हुआ।

१६४७ ई० के आसपार साहित्यकारों तथा कलाकारों द्वारा "कल्चरल फ्रन्ट" अस्तित्व में आया। इस परिषद में शामिल कलाकारों ने वादी में देशभक्ति से ओतप्रोत कई नाटक प्रस्तुत किये जिनमे "कश्मीर यह है" नाटक मुख्य था। यह नाटक उर्दू में लिखा गया था परन्तु इसके गीत कश्मीरी भाषा में थे। यह पहला नाटक था जिसमें स्त्री ने काम किया।

"कल्चरल फ्रन्ट" के प्रयासों से कश्मीरी नाट्यकला का प्रचार प्रामिण क्षेत्रों में भी बढ़ गया। यह नाटक ग्रामिण समाज में बहुत पसंद किये गये क्योंकि इन में किसानों की जिन्दगी का अच्छा। खासा वर्णन था। इन नाटकों में प्रगतिवादी विचार धारा की झलक साफतौर से दिखती थी। इस दौर के नाटकों में "तीन बटा चार". "डालर साहिब" तथा "विज छे सान्य" काफी लोकप्रिय हुये। "तीन बटा चार" नाटक का मूल संदेश यह था कि उपज का

तीन चौथाई भाग काश्तकार को मिलना चाहिए और एक चौथाई भाग ज़मीनदार कों। "कल्चरल फ्रन्ट" के बाद "कल्चरल क्रांग्रेस" साहित्य संस्था बनी। कश्मीरी नाटक में नूतन प्रयोग करना इस संस्था का मुख्य ध्येय था। इस संस्था में शामिल दीननाथ नादिम ने १६५३ ई० में "बोम्बर येम्बरजल" नामक गीति नाट्य लिखा जिसकी दर्शकों ने खूब प्रशंसा की। यह ओपेरा प्रतिकात्मक था और इसमें असत्य के ऊपर सत्य तथा सम्राज्यवाद के उपर लोकतन्त्र की विजय दिखाई गई थी।

कश्मीरी नाटक के विकास में १६५६ ई० से मनाने जाने वाले "जश्ने-कश्मीर" का काफी योगदान है। इसी जश्न से नाटक प्रतियोगिताओं का आरम्भ हुआ। "जश्ने कश्मीर" ने कई नये और युवा कलाकारों साहित्यकारों को नाट्य कला की और आकृषित किया। दीनानाथ नादिम भी गीति नाटक लिखते रहे। उनके साथ साथ अमीन कामिल और नूर मुहम्मद रोहान ने भी कश्मीरी इतिहास और देवमाला के आधार पर कुछ नाटक लिखें। १६५६ ई० के बाद कश्मीरी नाट्य—साहितय में बहुत प्रगित हुई। मौलिक नाटकों के लिखने के साथ साथ दूसरी भाषाओं से भी कुछ नाटकों का अनुवाद किया जाने लगा। इन अनुवादो से कश्मीरी नाट्यकला का शिल्प पक्ष भी समृद्ध हो गया। इस दौर के प्रमुख नाटक रोशन का "चोरबाजार" भान का "तन तड़ाख" अख्तर का "नसितहुंद सवाल" साधू का ग्रेंड रेहरसल" है।

१६५६ में ''जश्ने – कश्मीर'' के साथ साथ इसी साल कल्चरल अकादमी की स्थापना हुई। अकादमी का कश्मीरी नाटक और मंच को जो संरक्षण मिला उस से कश्मीरी नाटक नई शिवरों तक पहुंचा। कश्मीरी रंगमंच और नाटक के विकास में ''रेडियो कश्मीर'' का भी अमूल्य योगदान रहा है। सन १६७० तक इस केंद्र से लगभग ५०० छोटे बड़े नाटक प्रसारित किये गये।

१६७६ ई० के बाद कश्मीरी नाटक में विषय तथा तकनीक दोनों लिहाज़ से कुछ नूतन तजरूबें किये गये। इस में मुख्य योगदान मोती लाल क्यमू का है। क्यमू ने "मंडिपाडथर" को आधुनिक परिवेश की अभियोजना के लिए प्रयोग में लाया उनके प्रमुख नाटक, "मंजुलयनिकु", "मांगय, "त्रुनोव", "हय क्यागोम", "तोतू अनह", "डख", "येली चलन", तथा "नगर वोदडस्य" हैं। इन सब नाटकों में भांड शैली के संशोधित रूप मिलते हैं। क्यमू का मश्हूर नाटक "छाय" है। यह एक ऐतिहासिक नाटक है। इस

इस माटक में इतिहास और कलपना का सुन्दर भिष्ठा है

नाटक की कहानी का आधार कल्हण की राज तरंगणी का वह शलोक है जिस में वह राजा लिलतादित्य के अंतिम युद्ध का वर्णन करता है। "छाय" की तरह लोन का "सुय्या" भी एक प्रमुख ऐतिहासिक नाटक है। लोन ने कश्मीरी नाटक लेखन में "सम्यूल बेकेट" के अबसर्ड थिएटर तेकनीक को अपनाया। इस शैली का प्रयोग क्यमू ने भी "हरमखानुख अडन" नाटक में किया है। कुछ कलाकारों ने बरेख्त के इपक थेयटर शैली की तजरुबे को भी अपनाया। हरी कृष्ण कौल का "नाटुक करिव बन्द" इस का अच्छा उदाहरण है। इन तजरूबों से कश्मीरी नाटक लेखन में परिपक्वता आई है।

••••

### राष्ट्रगीत

#### (राष्ट्रपति सम्मानित)

रचयिताः डॉ. बी. एन कल्ला पूर्व संस्कृत प्राध्यापक, कश्मीर विश्वधालय श्रीनगर (कश्मीर)

- 9: है सब धर्मों का यह सार शांति समता प्यार। बापू के यह अमर विचार करना इनका सही प्रचार।। है सब.....
- सब को जीने का अधिकार परम्परा हमारी है शानदार।
   मिटा दो रंगभेद के द्वार होगा सपना तब साकार।। है सब.....
- गंगा जमुना की यह धारा पिलाती सबको अमृत धार।
   गुंजा दो सब में यह विचार मिटा दो दुई की दीवार।। है सब.....
- करना सब से सत् व्यवहार मानवता का है यह सार।
   नहीं तो आयेगा अब ज्वार डूबे इसमें सब संसार।। है सब.....
- प्. करना सब का है उद्धार होगा बेडा इसी से पार करना घृणा द्वेष पर प्रहार मिलेगा शांति सुख अपार।। है सब.....
- ६. जाति भेद का जो उन्माद बना जग मूढ और मदानध। कर पालन तू सदाचार होगा न कही अत्याचार।। है सब......
- ७. विभिन्न धर्मो का विकास विभिन्न मतों का प्रकाश। रोको मत इसका प्रसार अन्यथा होगा सब संहार।। है सब
- भारत मां की एक संतान हिन्दू मुस्लिम सिख इन्सान।
   भिन्न फूलों का चमन संवार बनाना इनका सुन्दर हार।। है सब.....
- ६ व्यापक विश्व में अखंड ज्योति समानरूप से सब मे झलकती।
  है उपनिषदों का यह सार हो देशभर में इसका प्रचार।। है सब.....
- 90. बुद्ध नानक के अमर संदेश हरते सब का द्वेष क्लश। जीवन का लक्ष्य उपकार हटाना जल्दी मिथ्याचार।। है सब......
- ११. भारत का यह सत्य आधार मिटाना अज्ञान का अन्धकार। पल पल रहो खबरदार देश के हम हैं पहरेदार।। है सब......
- 9२. भारत विश्व का ताजदार सब धर्मों का पालनहार। ज्ञान.विज्ञान का गहवार सुफी संतों का विहार।। है सब.....

# मौलिक सृजनः अनुवाद और अनुवाद-प्रक्रिया

डा. कृष्ण रैणा

अनुवाद को मौलिक सुजन की कोटि में रखा जाए या नहीं, यह बात हमेशा चर्चा का विषय रही है। अनुवादकर्म में रत अध्यवसायी अनुवादकों का मत है कि अनुवाद दूसरे दर्जे का लेखन नहीं, अपित मूल के बराबर का ही सजनधर्मी प्रयास है। बच्चन जी के विचार इस संदर्भ में द्रष्टव्य हैं-- "मैं, अनुवाद को यदि मौलिक प्रेरणाओं से एकात्मक होकर किया गया हो, मौलिक सुजन से कम महत्व नहीं देता। अनुभवी ही जानते हैं कि अनुवाद मौलिक सुजन से अधिक कितना कठिन - साध्य होता है। मूल कृति से रागात्मक सम्बन्ध जितना अधिक होगा, अनुवाद का प्रभाव उतना ही बढ़ जाएगा। वस्तुतः सफल अनुवादक वही है जो अपनी दृष्टि भावों/कथ्य/आशय पर रखे। साहित्यानुवाद में शाब्दिक अनुवाद सुन्दर नहीं होता। एक भाषा का भाव या विचार जब अपने मूल भाषा-माध्यम को छोड़कर दूसरे भाषा -माध्यम से एकात्म होना चाहेगा तो उसे अपने अनुरूप शब्दराशि संजोने की छूट देनी ही होगी। यहीं पर अनुवादक की प्रतिभा काम करती है और अनुवाद मौलिक सुजन की कोटि में आ जाता है।" (साहित्यनुवाद, संवाद और संवेदना, प्र. ८५) मरा भी यही मानना है कि अनुवाद एक तरह से पुनसूर्जन ही है और साहित्यिक अनुवाद में अनुवाद को स्वीकार्य/पठनीय बनाने के लिए हल्का--सा फेरबदल करना ही पडता है।

यहां पर अपने मत की पुष्टि में दो-एक उदाहरण देना अनुचित न होगा। अंग्रेजी का एक वाक्य हैं: Small insects are crawling on the floor. हिन्दी में इस वाक्य का अनुवाद यों हो सकता है- १. छोटे कीड़े फर्श पर रेंग रहे हैं। २. छोटे-छोटे कीड़े फर्श पर रेंग रहे हैं। पहला अनुवाद शब्दानुवाद कहलाएगा और दूसरा साहित्यिक या भावानुवाद। दूसरा उदाहरण लें: Small leaves are falling from the tree. हिन्दी में इस वाक्य का अनुवाद इस तरह हो सकता है-१. छोटे पत्ते वृक्ष / पेड़ से गिर रहे हैं।, २. नन्हीं पत्तियां वृक्ष/पेड़ से गिर रही है। ३.नन्हीं-नन्हीं पत्तियां पेड़/वृक्ष से गिर रही है। इन तीनों वाक्यों में पहला शब्दानुवाद, दूसरा भाव/साहित्यिक अनुवाद तथा तीसरा

सृजनात्मक अनुवाद कहलाएगा । हिन्दी अनुवादों के उक्त विभिन्न रूपों में अंग्रेजी के प्रथम वाक्य का दूसरा रूप तथा दूसरे वाक्य का तीसरा सृजनात्मक अनुवाद कहलाएगा। हिन्दी अनुवादों के उक्त विभिन्न रूपों में अंग्रेजी के प्रथम वाक्य का दूसरा रूप तथा दूसरे वाक्य का तीसरा रूप अपेक्षाकृत अधिक सुन्दर/सजीव बन पड़ा है। 'छोटे' व 'नन्हीं' की पुनरूक्ति ने अनुवाद के सौन्दर्य को निश्चित रूप से बढ़ाया है। मूलपाठ में यद्यपि इन दो शब्दों की पुनरावृति नहीं थी,, क्योंकि अंग्रेजी भाषा की यह प्रकृति नहीं है, मगर हिन्दी—अनुवाद में अतिरिक्त शब्द जोड़ने से अनुवाद में कलात्मकता के साथ—साथ स्वाभाविकता खूब आ गई है। कहने की आवश्यकता नहीं है कि साहित्यिक अनुवादों में सृजनात्मक तत्व की ख़ासी भूमिका रहती है।

अनुवाद एक श्रमसाध्य और कठिन रचना- प्रक्रिया है। वह मूल रचना का अनुकरण मात्र नहीं वरन् पुर्नजन्म होता है। वह द्वितीय श्रेणी का लेखन नहीं, मूल के बराबर का ही दमदार प्रयास है। इस दृष्टि से मौलिक सृजन और अनुवाद की प्रक्रिया प्रायः एक समान है। दोनों के भीतर अनुभूति पक्ष की साधना रहती है। अनुवादक जब तक कि मूल रचना की अनुभूति, आशय और अभिव्यक्ति के साथ तदाकार नहीं हो जाता तब तक सुन्दर एंव पठनीय अनुवाद की सृष्टि नहीं हो पाती। इसलिये अनुवादक में सृजनशील प्रतिभा का होना अनिवार्य है। मूल रचनाकार की तरह अनुवादक भी कथ्य को आत्मसात् करता है, उसे अपनी चितवृतियों में उतारकर पुनः सृजित करने का प्रयास करता है तथा. अपने अभिव्यक्ति-माध्यम के उत्कृष्ट उपादनों द्वारा उसको एक नया रूप देता है। इस सारी प्रक्रिया मे अनुवादक की सृजनप्रतिभा या कारियत्री प्रतिभा मुखर रहती है। अनुवाद मे अनुवादक की कारियत्री प्रतिभा महत्व को सभी अनुवाद-विज्ञानियों ने स्वीकार किया है। इसी कारण अनुवादक को भी एक सर्जक ही माना गया है। और उसकी कला को सर्जनात्मक कला। फिज़्ज़ेराल्ड द्वारा उमर खौयाम की क्तबाईयों के अनुवाद को इस सन्दर्भ में उद्धृत किय जा सकता है। विद्धानों का मानना है कि यह अनुवाद खैयाम की काव्य-प्रतिभा की अपेक्षा फिज्जेराल्ड की निजी प्रतिभा का उत्कृष्ट नमूना है। स्वयं फिज्ज़ेराल्ड ने अपने अनुवाद के बारे मे कहा है कि एक मरे हुए पक्षी के स्थान पर दूसरा जीवित पक्षी अधिक अच्छा है (मरे हुए बाज़ की अपेक्षा एक जीवित चिड़िया ज़्यादा अच्छी है) कहना वे यह चाहते हैं कि अगर मैं ने रूबाइयों का शब्दश. / यथवत अनुवाद किया

होता तो उसमें जान न होती, वह मरे हुए पक्षी की तरह प्राणहीन अथवा निर्जीव होता। अपनी प्रतिभा उंडेलकर फिज्ज़ेराल्ड ने रूबाइयों के अनुवाद को प्राणमय एंव सजीव बना दिया है।

जिस प्रकार मूल रचनाकार का लेखन 'जीवन और जगत' के प्रति उसकी 'मानसिक प्रतिक्रिया' होता है, और वह अपनी अनुभूति ( प्रतिक्रियां) को शब्दों के माध्यम से कलात्मक रूप से अभिव्यक्त करता है, ठीक उसी प्रकार अनुवादक भी मूल कृति को पढ़कर स्पंदित होता है और अपनी उस अनुभूति (प्रतिक्रिया) को वाणी देता है। इस संदर्भ मे डॉ. आदिनाथ सोनटक्के के विचार उल्लेखनीय हैं-' अनुवादक को भी जव कोई रचना प्रभावित करती है, तब यह भी अन्तर्बाह्य अभिभूत हो उठता है। यहां तक तो अनुवादक और उन्य पाठक की मनोदशा समान-सी होती है किन्तु अनुवादक अपनी आनंदानुभूति में अन्यों को भी सहयोगी करने का इच्छुक होने के कारण अनुवाद करने को विवश हो उठता है, जैसे सर्जक अपने भाव-स्पंदन को शब्दांकित करता है। स्रष्टा कथ्य को मन में धोलता रहता है। अनुवादक भी अनुवाद सामग्री को लक्ष्य भाषा में उतारने के लिए घुटता है। एक-एक शब्द का चयन करके समय श्रेष्ठ अनुवादकों को कितना आत्मसंधर्ष करना पड़ता है, यह सर्वादित है..... एक प्रकार से अनुवादक अंत – स्फूर्ति एंव अन्तः प्रेरणा से जब ओतप्रोत होगा, तब उसकी रचना चैतन्यदायी तथा प्राणवान होगी।"

मूल रचनाकार की तरह ही अनुवादक को आत्मविलोपन कर मूल कथ्य की आत्मा से साक्षात्कार करना पड़ता है इसके लिए उसकी सृजनात्मक प्रतिभा उसका मार्गदर्शन करती है। अनुवादक—चिंतक तीर्थ बसंतजी ने सुजनात्मक साहित्य और अनुवाद पर सुन्दर विचार वयक्त किए है वे कहते हैं—

"सृजनात्मक साहित्य में और अनुवाद में अंतर है भी और नहीं भी। सृजनशील लेखक अपने भाषा चातुर्य से यथार्थ अनुकरण करता है। उसे अपने जीवन में संसार से जो अनुभव प्राप्त होता है, उसको अपनी कला के माध्यम से अपनी भाषा में प्रसतुत करता है और अनुवादक उसी. अनुकृति का अनुकरण करता है। दोनों ही नकल करते हैं, परन्तु एक अपने भावों की भाषा में उतारता है और दूसरा अपने मन में किसी दूसरे के भावों की प्रतिक्रिया—स्वरूप उत्पन्न भावों का तर्जुमा करता है। ..... जिस प्रकार नरिंगस

का फूल सरोवर में अपनी प्रतिच्छाया देख कर प्रफुल्लित होता है, उसी प्रकार अनुवादक भी अपने व्यक्तित्व की प्रतिच्छाया को दूसरे की कला में पाकर अनुवाद करने को विवश हो उठता है। उसी कला स्वयं प्रकाशित होते हुए भी किसी ऐसे व्यक्तित्व पर निभर्र करती है।, जिसने उसके सुप्त भावों को जागृत किया है।"

यह सही है कि अनुवाद पराश्रित होता है। वह नूतन सृष्टि नहीं अपितु सृजन का पुनसृर्जन होता है। इस दृष्टि से अनुवाद—कर्म को मौलिक—सृजन की कोटि में रखने के मुद्दे पर प्रश्न—चिन्ह लग जाता है। तभी कुछ विद्वान इस कर्म को 'अनुसृजन' की संज्ञा देना अधिक उचित समझते है। मगर चूँकि दोनों मूल सृजक और अनुवादक अनुभव, भाषा और अभिव्यक्ति—कौशल के स्तर पर एक—सी रचना—प्रक्रिया से गुजरते है, अतः अनुवाद—कार्य को मौलिक—सृजन न सही, उसे मौलिक—सृजन के बराबर का सृजन—व्यापरा समझा जाना चाहिए।

#### अनुवाद की प्रक्रिया

अनुवाद की प्रक्रिया अपने आप में एक संश्लिष्ट कार्य—व्यपार है। मौलिक सृजन की तरह ही अनुवादक अनुवाद करते समय सृजन के विभिन्न सोपनों से गुजरता है और अन्ततः एक उत्कृष्ट अनूदित कृति का निर्माण करता है। इस सारी प्रक्रिया में उसके चिंतन—मनन की खासी भूमिका रहती है। प्रसिद्ध अनुवाद—विज्ञानी नाइडा ने 'चिंतन—मनन' की इस स्थिति को अनुवाद —प्रक्रिया के संदर्भ में तीन सोपानों में यों विभाजित किया है। विश्लेषण (analysis) २. अंतरण (transfer) ३. पुनर्गठन (rearrangement)

अनुवाद करते समय अनुवादक को क्रमशः उक्त तीनों प्रक्रियाओं से होकर गुजरना पड़ता है। सर्वप्रथम अनुवादक स्रोत भाषा के पाठ का चयन कर उसमें निहित संदेश या आशय का विश्लेषण करता है। इस दौरान वह स्रोत भाषा के मूलपाठ का अर्थ ग्रहण करता है। अर्थ ग्रहण कर लेने के पश्चात् वह लक्ष्य भाषा में उसे अंतरित करने की प्रक्रिया में आता है और लक्ष्य भाषा में उसके स्वरूप को निर्धारित कर लेता है। इसके बाद वह लक्ष्य भाषा के स्वरूप प्रकृति/ स्वभाव के अनुसार उस कथ्य को पुनगर्ठित करता है और इस तरह अनुवाद अपने परिसज्जित (finished) रूप में पाठक के समक्ष पहुँचता है। दरअसल, पुनर्गठन अनुवाद प्रक्रिया का अतीव महत्वपूर्ण पक्ष है। पुनर्गठन अनुवाद का तीसरा एवं अत्यंत महत्वपूर्ण चरण है। हर भाषा की

अपनी एक विशिष्ट कथन—शैली या अभ्व्यिक्त—प्रणाली होती है। स्रोत भाषा के पाठ को लक्ष्य—भाषा के संस्कार के साथ सफलतापूर्वक जोड़ते हुए कए नया/पठनीय पाठ तैयार करना, सचमुच, अनुवादक के लिए एक चुनौत—भरा काम है। यह काम वह अनूदित पाठ के सृजक की हैसियत से थोड़ी — बहुत छूट लेकर कर सकता है। इसके लिए वह पद्य में लिखी मूलकृति का अनुवाद गद्य में कर सकता है, लम्बे—लम्बे वाक्यों को तोड़कर अनुवाद कर सकता है, व्याकरणिक संरचना में फेर—बदल कर सकता है, आदि—आदि । इस सारी प्रक्रिया में अनुवादक को इस बात का विशेष ध्यान रखना होता है कि मूल पाठ के संदेश / आशय में कोई फर्क न आने पाए। (अनुवाद—प्रक्रिया डा. रवीन्द्र श्रीवास्तव, पृ० २३)

प्रसिद्ध अनुवादक डा. एन. ई. विश्वनाथ अय्यर ने अनुवाद-प्रक्रिया को जिन तीन चरणों, यथा-अर्थग्रहण, मन में भाषातंरण और लिखित अनुवाद, में विभक्त किया है, वे प्रकारांतर से नाइडा के वर्गीकरण से मिलते-जुलते हैं। मूलतः अनुवाद प्रक्रिया के अन्तर्गत अनुवादक को दो तरह के पाठों से गुजरना पडता है। १- पहला पाठ, जो स्रोत -भाषा के रूप में उसके सामने पहले से ही होता है, जिसका रचियता कोई और होता है और उसके पाठक भी कोई और होते हैं। सर्वप्रथम अनुवादक का इसी पाठ से साक्षात्कार होता है। उसका पहला काम पूलपाठ / कृति मे निहित संदेश / आशय को अच्छी तरह समझना होता है। दूसरे चरण में वह मूलकृति के समझे हुए संदेश/आशय के न केवल भाषांतरित करता है आपित एक नये पाठ के रूप मे प्रस्तुत भी करता है। इस सारी प्रक्रिया मे अनुवादक को कई तरह के दबाव से गुजरना स्वाभाविक है। एक ओर उसे मूल कृति में निहित संदेश/आशय को लक्ष्य-भाषा में उपलब्ध भाषा-विधान में ढालना पडता है और दूसरी और अनूदित पाठ की संरचना कुछ इस प्रकार से करनी पड़ती है कि वह मूलपाठ से समतुल्य बन कर पाठकों के लिए सहज संप्रेष्य/बोग्धगम्य हो सके। संरचना की इस प्रक्रिया को नाइडा कुछ इस तरह का मानते हैं-जिस तरह विभिन्न आकार के बक्सों के सामान को उनसे भिन्न आकार वाले बक्सों में फिर से जमाया जाता है। चूँकि अनुवादक मूलपाठ का रचियता नंहीं है, इसलिये संप्रेषण-व्यपार की कई समस्याओं से उसे जूझना पड़ता है। उसके सामने तो मूलपाठ का 'प्रारूप'/फारमैट मात्र होता है जिसके सामानांतर उसे लक्ष्य भाषा में एक नया/ अंतरित पाठ तैयार करना होता है। लक्ष्य – भाषा के पाठकवर्ग की अपेक्षाओं एवं भाषिक मानसिकता का उसे पूरा ध्यान रखना पड़ता है। लक्ष्य भाषा की प्रकृति, स्वभाव, संस्कार आदि के अनुरूप उसे अनुवादित–पाठ को सजाना/संवारना पड़ता है।

अनुवाद-प्रक्रिया के जिन विभिन्न चरणों या सोपानों की ओर ऊपर इंगित किया गया है, वे सहज होते हुए भी समस्यापूर्ण है। दरअसल, एक भाषा द्वारा जो अर्थ व्यंजित होता है, उसे दूसरी भाषा में उसी रूप में व्यंजित कर पाना हमेशा संभव नहीं होता । होता यह है कि जब एक भाषा की संकलपना को दूसरी भाषा में अंतरित किया जाता है, तो अनुवाद समरूप (indentical) न होकर समत्त्य (equivalent) होता है। तब ऐसी भी स्थिति आ जाती है कि अनूदित पाठ में कुछ छूट जाता है, कुछ अतिरिक्त जुड़ जाता है या कुछ मूल से अलग होकर मूल कथ्य को प्रषित करता है। इस प्रकार अनुवादक को (न चाहते हुए भी) मूल पाठ तथा अनूदित पाठ में संतुलन बनाए रखने के लिए समझौता करने पड़ते है। (अनुवाद का व्याकरण, पु० १३२) डॉ. भोलानाथ तिवारी का यह कथन कि अनुवाद करते समय 'न कुछ छोड़ो, न कुछ जोड़ो' साहित्यानुवाद में प्रायः कारगर सिद्ध नहीं होता है। सुन्दर, सरल एंव पठनीय अनुवाद के लिए यह आवश्यक है कि अनुवादक मूल में 'आटे में नमक' समान-फेरबदल करे। इससे उसका अनुवाद अधिक संगत, स्वाभाविक एवं सहजं बनेगा। हाँ, एक बात अवश्य है कि इस सारी प्रक्रिया में मूल की आत्मा की रक्षा करना अनुवादक के लिए अत्यन्त अनिवार्य है। अनुवाद के अच्छे/वुरे होने के प्रश्न को लेकर कई तरह की भ्रांतियां प्रचलित है। आरोप यह लगाया जाता है कि मूल की तुलना में अनुवाद अपूर्ण रहता है, अनुवाद में मूल के सौन्दर्य की रक्षा नहीं हो पाती, अनुवाद दोयम दर्जे का काम है आदि-आदि।

अनुवाद – कर्म पर लगाए जाने वाले उक्त आरोप मुख्यतः अनुवादक की अयोग्ता के कारण है। "अनुवाद में मूल भाव सौन्दर्य तथा विचार सौष्ठव की रक्षा तो हो सकती है परन्तु भाषा—सौन्दर्य की रक्षा इस लिए नहीं हो पाती क्योंकि भाषाओं में रूपरचना तथा प्रयोग की रूढियों की दृष्टि से भिन्नता होती है। ध्यान से देखा जाए तो अनुवाद के दोरान मूल के कुल सौन्दर्य में जितनी हानि होती है, उससे भी कहीं अधिक मूल का सौन्दर्य सुरक्षित रहता है और हानी की खासी भरपाई होती है।—— मौलिक लेखन के वाद ही अनुवाद होता है, अतः निश्चित रूप से यह क्रम की दृष्टि से दूसरे स्थान पर

है। परन्तु इसका यह मतलब नहीं कि गुणवत्रा की दृष्टि से भी वह दूसरे स्थान पर है। जिस प्रकार मौलिक लेखन बढ़िया भी हो सकता है और घटिया भी, उसी प्रकार अनुवाद भी घटिया बढ़िया हो सकता है। उक्त आरोपों से अनुवाद कार्य का महत्व कम नहीं होता। पूर्व में कहा जा चुका है कि अनुवादक दो भाषाओं को न केवल जोड़ता है अपितु उनमें संजाई ज्ञानराशी को एक दूसरे के निकट लाता है। अनुवादक अन्य भाषा की ज्ञान संपदा को लक्ष्य भाषा में अंतरित करने में शास्त्रीय ढंग से कहां तक सफल रहा है, यह उतना महत्वपूर्ण नहीं है जितना कि लक्ष्य भाषा के पाठकों का अनुवाद द्वारा एक नई कृति से परिचित होना है। मूल रचना का स्वल्प परिचय पूर्ण अज्ञान से वेहतर है। गेटे की वे पंक्तियां यहां पर उद्धृत करने योग्य है जिनमें उन्होंने कार्लाइल को लिखा था, ''अनुवाद की अपूर्णता के बारे में तुम चाहे कुछ भी कहो, परन्तु सच्चाई यह है कि संसार के व्यावहारिक कार्यों के लिये उसका महत्व असाधारण बहमूल्य है''।

अनुवाद—प्रक्रिया एंव उससे जुड़े अन्य व्यावहारिक पक्षों पर ऊपर जो चर्चा की गई वह अनुवाद—कला की बारीकी को वैज्ञानिक तरीके से समझने के लिए है। दरअसल, यह अनुवादक की निजी भाषिक क्षमताओं, अनुभव एंव प्रतिभा पर निर्भर है कि उसका अनुवाद कितना सटीक, सहज और सुन्दर बनता है।

> - 2/537, अरावली विहार, अलवर, राजस्थान—301001

## वर्तमान समाज : मूल्य-संक्रमण

डॉ० दिलशाद जीलानी

समाज और व्यक्ति दोनों का एक—दूसरे से अन्योन्याश्रित सम्बन्ध है। दोनों का एक—दूसरे के बिना अस्तित्व नहीं। प्रत्येक समाज का अपना मूल्य, आदर्श, दृष्टिकोण आदि होते हैं और उन्हीं के आधार पर वह प्रत्येक के व्यवहार, प्रतिमान निर्धारित करता है और यह आशा करता है कि प्रत्येक उन प्रतिमानों का अनुसरण करेंगे। लेकिन यह आवश्यक भी नहीं कि वैयक्तिक मूल्य, आदर्श, दृष्टिकोण आदि सामाजिक मूल्य, आदर्श, दृष्टिकोण आदि के अनुरूप हो या उनसे शत—प्रतिशत मेल खाते हों, बल्कि यह आवश्यक है कि वैयक्तिक तथा सामाजिक मूल्य, आदर्श, दृष्टिकोण आदि के मध्य एक सामन्जस्य बना रहे। यदि इस सामन्जस्य में कहीं अवरोध उत्पन्न होता है तो उससे वयक्ति तथा समाज दोनों का विघटन होता है क्योंकि — "सामाजिक संगठन में व्यक्तिगत मनोवृत्तियों और सामाजिक मूल्यों के बीच सापेक्षित सामन्जस्य (अनुरूपता) निहित है।"(1)

सामाजिक मूल्य समाज को केन्द्र में रखकर चलते हैं। व्यक्ति की सत्ता उन्हें समाज की इकाई के रूप में रवीकार्य है। सामाजिक मूल्यों को सामूहिक—सहयोग (Collective Co-Operation) से घनिष्ट सम्बन्ध है। बिना सामाजिक मूल्यों के न तो सामाजिक संगठन और न सामाजिक विघटन का कोई अस्तित्व हो सकता है। इसी कारण समाज का इन मूल्यों के प्रति आदर का भाव रहता है तथा ये मानव के हित को प्रदर्शित करते हैं। अतः समाज के लिए सामाजिक मूल्य की अनिवार्यता स्वतः सिद्ध है। क्योंकि "मूल्य—निहीन समाज, समाज नहीं कहला सकता। यह तो वे अदृश्य आदेश हैं जिनका पालन अपने आप होता रहता है। इंगलैण्ड के संविधान की भांति अलिखित हैं जिन्हें परम्मरागत मान्यता मिलती है।"(2)

मानव एक विवेकशील प्राणी है। वह जिन सामाजिक संस्कारों में पलता है, उन्हें अपनाता है। किन्तु जब यही संस्कार उसके विकास मार्ग में अवरोधक बन जाते हैं तो वह सामूहिक रूप से उनसे जूझता है और यह संघर्ष ही अन्ततः नये मूल्यों का जनक हो जाता है। "हर नये युग में जीवन—मूल्य अपना नया संस्कार करते हैं— यही उनका कल्प है। अपने इस

<sup>(1)</sup> श्री शम्भुरत्न त्रिपाठी- 'समाजशास्त्रीय विश्वकोष', पृष्ठ ३६०

<sup>(2)</sup> डा॰ हेमेन्द्र कुमार पानेरी- 'स्वातंत्र्योत्तर हिन्दी उपन्यास मूल्य-संक्रमण' पृष्ठ २७

नये संस्कार में उनका पुराना रूप नया बनता है। इस रूप में मानव—संस्कार पुराने के प्रवाह—क्रम का ही अगला विकास होता है।"(1) इस प्रकार मूल्यों में कभी भी रिधरता नहीं आती, वे गतिशील हैं क्योंकि वे मानव चेतना के अनुभव से सम्बद्ध हैं। चेतना का संघर्ष, अनुभव की प्रक्रिया से मूल्यों में परिवर्तन होता रहता है। अतः मानव की आवश्यकताओं और अनिवार्यताओं के अनुरूप ही मूल्य अपना स्वरूप बदलते हैं।

इस प्रकार समय और परिस्थितियों के अनुरूप मूल्यों ने अपना श्रृंगार किया है। कोई भी मूल्य स्थिर नहीं क्यों कि ''मानवीय मूल्य विराट मानव—जीवन की अगणित शिराओं में संचरित होता रहता है। जहाँ भी ये रक्त—प्रवाह रुका, वहीं अग पक्षघात से आहत होकर सूख जाता है। बेकाम हो जाता है।''(2) अतः मूल्यों का सृजन—सियन का कार्य तो प्रत्येक क्षण चलता रहता है फिर भी कहा जा सकता है कि ''सम्पूर्ण सभ्यता जिन मूल्यों पर आधारित थी, वे झूठे पड़ गये हैं, परिणाम यह है कि एक भयानक विघटन उपस्थित है।''(3) वर्तमान समाज यथार्थ समाज है जो धीरे—धीरे परिवर्तनों में जटिलतर होता गया है। यथार्थ तो परिवर्तनमान है इस्तिए नये यथार्थ भिन्न पुराना यथार्थ भी होता है और नये मूल्य से भिन्न पुराना मूल्य भी। पर इनके बीच साफ—साफ विभाजक रेखा नहीं खींची जा सकती क्योंकि पुराना यथार्थ नये यथार्थ में जीता रहता है।

आज परम्परागत मान्यताओं के प्रति हमारा लगाव कम होता जा रहा है। आज हमारे लिए वर्तमान महत्त्वपूर्ण हो चला है जिसे हम अधिकाधिक समग्रता से भागने के लिए तत्पर हैं जबिक भूत और भविष्य हमारे लिए निस्सार एवं निर्श्वक हो चले हैं क्योंकि दो भयानक युद्धों तथा विभाजन की विभीषिका से मानव त्रस्त हो उठा है और जीवन की क्षण भंगुरता के विश्वास ने उसमें यह अभिवृत्ति पैदा की कि प्राप्त अल्प समय को जितना चाहो सुख से व्यतीत करो, जिससे वैयक्तिक मूल्यों को प्रश्रय मिला। इस प्रकार पुराने आदर्श आज हास्यास्पद और दुवैधि हो चुके हैं और जो बातें एक समय में नगण्य थीं वे जीवनादर्श का सामर्ब्य ग्रहण कर रही हैं। इस सब को हम उदाहरणों के द्वारा समझ सकते हैं।

<sup>(1)</sup> डा॰ राम गोपाल सिहं चौहान- 'स्वातंत्र्योत्तर हिन्दी उपन्यास', पृष्ठ ३४

<sup>(2)</sup> डा॰ धर्मवीर भारती- 'मानव, मूल्य और साहित्य', पृष्ठ १३४-१३५

<sup>(3)</sup> डा० धर्मवीर भारती- मानव मूल्य और साहित्य', पृष्ठ ६५

हिन्दू समाज का आधार संयुक्त परिवार था। प्रत्येक हिन्दू इस संयुक्त परिवार के बाहर किसी समाज तथा समूह को स्वीकार नहीं करता था। यह संस्था धर्म सम्पन्न हिन्दू कानूनों तथा रीति–रिवाजों के अनुसार चलती थी। समाज में व्यक्ति का अस्तित्व किसी समूह के सदस्य के नाते था, इसलिए वह परिवर्तन नहीं ला सकता था। ऐसा करने पर समाज उसका बहिष्कार कर देता था। (1) इस प्रकार संयुक्त परिवार भारतीय संस्कृति की आधारशिला थी तथा व्यक्तिवाद के स्थान पर समष्टिवाद के आदर्शों की पुष्टि करती थी। लेकिन आज संयुक्त परिवार का मूल्य परिवर्तित होकर आणविक परिवार का रूप धारण कर चुका है। अब 'छोटा परिवार सुखी परिवार' ही समय की आवश्यकता के अनुसार सशक्त सामाजिक मूल्य बन गया है।

जबिक परिवार मानवीय सम्बन्धों की एक महत्त्वपूर्ण इकाई है क्योंकि सम्बन्ध ही मनुष्यों के बीच आन्तरिक आत्मीयता का सूत्र है जो अकेलेपन को मिटाता है। सम्बन्ध का बीच मनुष्य के जन्म में ही निहित है। सम्बन्धों के सूत्र से ही मनुष्य का अस्तित्व टिका रहता है। सम्बन्धों से रहित जीवन शून्य हो जाता है। उदाहरण स्वरूप— मनुष्य का व्यक्तित्व गणित के शून्य के समान है जो अपने आप में एक निषेधात्मक सत्ता है। किसी संख्या के साथ मिलकर ही वह मूल्यवान बनता है। इसी के फलस्वरूप सम्बन्धों के सहयोग से ही व्यक्ति का अस्तित्व भावात्मक मूल्य ग्रहण करता है। लेकिन आज के मानवीय सम्बन्ध जीवन के तनाव, एकाकीपन, विघटन, अजनवीपन और व्यर्थता आदि के एहसास के कारण परिवर्तित होते जा रहे हैं। सम्बन्ध जो परम्परागत अर्थों में बन्धन के प्रतीक थे, अब वे सहज होते जा रहे हैं। इसी कारण आज सम्बन्धों को उतना महत्तव नहीं दिया जाता है जितना कि रनेह को। जहाँ और जिससे स्नेह हो जाये वही सम्बन्धों का रुप धारण कर लेता है। चाहे वह अपना हो या पराया।

अब तो यह माना जाने लगा है कि "समाज में आदर—सम्मान के अधिकार और अधिकृत के जो रिश्ते हैं वे साधन—सम्पन्न लोगों के षड़यन्त्र हैं। अपनी सुविधाओं, सुखों और अधिकारों को सुरक्षित बनाये रखने के लिए

<sup>(1)</sup> देखिय-

The unit of Hindu society is not the individual but the joint family ...... Beyond this extended joint family the Hindu in practice recognises no society or community. This is the widest social group that the Hindu evolved and is therefore the limit of his allegiance, of his social relations of his loyalties. It is the bed rock on which the Hindu social organisation is built.

K.M. Panikkar, 'Hindu Society at Crossroads'. P.19

पूरी समाज—व्यवस्था शोषण पर आधारित है। सारे सम्बन्ध रवार्थ पर आधारित हैं। आधुनिक बोध में भौतिक जीवन ही सब कुछ है इससे इतर और कुछ नहीं।"(1) अतः आज व्यक्ति थोपे हुए सम्बन्ध—सिद्धान्तों को प्याज के छिलकों की भांति उतार कर फेंक देता है।

विवाह पहले एक धार्मिक कृत माना जाता था जिसे कि भगवान अपनी मर्जी से जोड़ता या तोड़ता था। पर आज विवाह को एक धार्मिक बन्धन न मानकर एक सामाजिक समझौता (Contract) माना जाता है अथवा यह किहये कि यौन तृष्ति का साधन रह गया है जिसमें यदि विसंगति आ जाये तो तलाक के विकल्प को एक दम अपना लिया जाता है। इस प्रकार वर्तमान मनोवृत्ति और विवाह से समबन्धित परम्परागत सामाजिक मुल्य के मध्य संघर्ष उत्पन्न होता है जिससे परम्परागत सामाजिक मूल्य के प्रश्रय मिलने लगता है क्यों कि इसके दूरा स्थायी एक विवाह (Permanent Monogamy) के मुल्य को धक्का लगने की आशंका है।

परम्परागत हिन्दू विवाह के अन्तर्गत अन्तर्विवाह (Endogamy) का ही आदर्श था लेकिन यह मूल्य परिवर्तित होकर अनतर्जातीय की ओर बढ़ रहा है।

स्त्री का दान (कन्यादान) किया जाता था। लोगों का मत था कि दान की हुई घीज फिर दूसरे व्यक्ति को नहीं दी जाती और इसी आधार पर दूसरे विवाह को अनुचित ठहराया गया था। लेकिन आज समाज में तलाक शुदा अथवा विधवा के किए पुरर्विवाह के अनुकूल मनोवृत्रियों का विकास नैतिक दृष्टिकोण के आधार पर हो रहा है।

वैवाहिक सम्बन्धों की भांति प्रेम—सम्बन्धों में भी परिवर्तन आया है। इस क्षेत्र में त्याग और आदर्श जैसे शब्द अब अर्थहीन हो चुके हैं। प्रेम का अव न रुढ़ नैतिक मूल्यों से कोई सम्बन्ध रह गया है और न अब हर प्रेम सम्बन्ध की सामाजिक परिणति ही अनिवार्य है। प्रेम अब नितान्त व्यक्तिगत अनुभव है जिसे परम्परागत सामाजिक नैतिक मूल्यों के सन्दर्भ में देखना आवश्यक नहीं रह गया है।

प्राचीन काल में पित पत्नी का सर्वस्व होता था। वही उसका देवता तथा मालिक था। चाहे पित जुआरी, शराबी, चोर, अत्यचारी ही क्यों न हो। पत्नी उसके प्रति वफादार रहकर सेवा करती थी। लेकिन आज यह भावना समाप्त हो चली है। आज पित की निरंकुशता का तेजी से अन्त हो रहा है।

(1)

आज पित केवल नाम मात्र का प्रधान रह गया है। आज पित-पत्नी का सम्बन्ध सहयोगिता की ओर बढ़ रहा है। अब पत्नी पित की दासी नहीं साथी रह गई है। इसलिए साथी के रूप में दोनों के अधिकार भी समान हो चले हैं।

किसी समय भारतीय परिवार में पुरूष का निरंकुश शासन रहता था। आज स्थिति इतनी बदल चुकी है कि किसी समय अबला कहलाने वाली नारी में अब दूसरों का बोझ उठाने का सामर्थ्य भी आ गया है। नारी की आर्थिक स्वतन्त्रता से परिवार में पुरूष के एक छत्र शासन का सिंहासन डोल उठा है।

आज नये विचारों, आदर्शों, मूल्यों का संधर्ष पुराने विचारों, आदर्शों तथा मूल्यों के साथ हो रहा है। उदाहरणों के द्वारा इसको ऐसे समझा जा सकता है जैसे— परिवार में पहले कन्या की स्थिति, प्रतिष्ठा, महत्त्व और मर्यादा हीन—अवस्था में थी। उसका कार्य-क्षेत्र सिर्फ घर तक ही सीमित था। न तो वह अपने विवाह के सम्बन्ध में अपनी राय प्रकट कर सकती थी और न ही अन्य मामलों में। इसी प्रकार बहू से जो लज्जाशील हो, सास—ससुर तथा पित की सेवा कर सके आदि गुणों की आशा की जाती थी। परन्तु सांस्कृतिक परिवर्तन के फलस्वरूप इन आदरशों तथा मूल्यों में अनेक परिवर्तन दृष्टिगोचर हुए। आज लडिकयां घर की दहलीज़ पार कर चुकी हैं और अपने विवाह अपनी इच्छा से करती हैं। उसी प्रकार बहू नौकरी के लिए घर से बाहर जाती है। सास—ससुर की सेवा तो दूर अपने बच्चों का लालन—पालन आयाओं तथा नर्सरी पर छोड़ा है। पति—सेवा को पराधीनता की पराकाष्टा मानती हैं। इस प्रकार बहू—बेटी तथा पत्नी के कामकाजी स्वरूप के प्रति जो पूर्वाग्रह थे, वे धीरे—धीरे समाप्त हो रहे हैं।

वर्तमान युग 'अर्थ' पर इतना आश्रित है कि इसे 'अर्थ युग' कहा जा सकता है। आज समाज की सभी गतिविधियां और कार्य—कलाप अर्थ से संचालित हैं। इसलिए व्यक्ति अर्थ प्राप्त करने के लिए अपने को गिरवीं रखने से लेकर अपने को मिटाने तक के लिए तैयार है। इसी कारण विलम्ब विवाह, सदस्य संख्या पर नियंत्रण, आणविक परिवार जैसे मूल्य हमारे जीवन का महत्वपूर्ण अंग वन गये हैं। हमारे भारतीय समाज के जो परम्परित मूल्य थे वे जीवन से निकल कर सिर्फ किताबों में सुरक्षित रह गये हैं।

पहले जन्म से ही मनुष्य का वर्ण निर्धारित होता था। लेकिन आधुनिक युग में मानव की स्वच्छन्दतावादी प्रवृत्ति के परिणामस्वरूप जातीय बन्धन शिथिल हुए। अब इस व्यक्ति को अधिक सम्मान दिया जाता है जो अधिक समृद्ध तथा अर्जित योग्यता वाला है। तार्किक व्यवहार को अब अधिक महत्व दिया जा रहा है। व्यक्ति अपने अर्थ बल के आधार पर समाज में उच्च-वर्ग का सदस्य बन सकता है। स्पष्ट है कि आज कर्म गोण हो गया है। आज वर्ग-व्यवस्था का मुख्य आधार है अर्थ।

आज सैक्स का सीधा सम्बन्ध आनन्द से लिया जाता है। यौन-सम्बन्ध पहले विवाह पश्चात स्थापित किया जाता था लेकिन अब तो गर्भपात को भी वैद्यानिक संरक्षण प्राप्त है। नई दृष्टि से सैक्स और सन्तित दो पृधक धारणायँ हैं। सैक्स का आज सन्तित से कोई सम्बन्ध नहीं। "पता नहीं, आज की मनुष्यता किस योनिमेध की तैयारी में है। एक ओर सन्ति—निग्रह का सामाजिक पैमाने पर व्यापक प्रसार और दूसरी ओर यौन परिकल्पनाओं की यह उपासना। शायद ही किसी पूर्ववर्ती युग में गर्भाशय का मुख बन्द कर योनाशय का द्वार इस तरह अन्मुक्त किया होगा।"(1)

मित्रता का सम्बन्ध पहले जहाँ पुरुष-पुरुष तथा नारी-नारी के मध्य ही स्थापित हो सकता था वहाँ अब इसका कोई बन्धन नहीं रह गया है, क्योंकि "सैक्स अब पाप-बोध देने वाली क्रिया नहीं, एक वास्तविक और अनिवार्य आवश्यकता के रूप में स्वीकृत और समाह्मक है।"(2) इस प्रकार "अब सम्बन्धों के धुव दो हैं – स्त्री और पुरूष जो सारी संगतियों और विसंगातियों के साथ अपनी प्राकृतिक अपेक्षाओं से सीधे-सीधे सम्बद्ध हैं। संशय-ग्रस्त सम्बन्धों के विजविजाते दलदल अब नहीं है।"(3)

पहले परिवार में जितने बच्चे पैदा होते थे, सब को भगवान की देन, फल कहकर लेते चले जाते थे। यहाँ तक कि वच्चों की पुरवरिश की ताकत हो या नहीं। यह गलत धारणा आज अधुनिक औषधियों के चमत्कार से समाप्त हो चुकी है। आज बच्चे भगवान के दिये फल न होकर व्यक्ति की ख्यं की इच्छा पर निर्भर हैं जो चाहे जितने रख सकता है। आज 'हम दो, हमारे दो' नई नेतिकता का नारा पूर्ण शिखर पर है जिससे वैदिक आर्य का सौ पुत्रों का मूल्य भंग हो चुका है। आज सड़कों पर खुले रूप से प्रदर्शित 'गर्भ निरोध' के प्रचार पट अनैतिक नहीं समझे जाते। इस प्रकार बढ़ती जनसंख्या की रोकथाम के लिए खुले प्रचार का समाचार—पत्रों, पुस्तकों, रेडियो, सड़कों, टी०वी० आदि का माध्यम अपनाया जा रहा है।

<sup>(1)</sup> डा० कुमार विमल- 'अत्याधुनिक हिन्दी साहित्य', पृष्ठ २३१

<sup>(2)</sup> कमलश्वर- 'नई कहानी की भूमिका', पृष्ठ १६

<sup>(3)</sup> कमलेश्वर- 'नई कहानी की भूभिका', पृष्ठ १६

इस प्रकार कहा जा सकता है कि परम्परित नैतिक मूल्यों ने व्यक्ति पर अंकुश का काम किया था, लेकिन वर्तमान युग में परम्परित नैतिकता का भय समाप्त हो चुका है। अब मनुष्य ने अपनी आवश्यक्तानुसार नई नैतिकता का निर्माण किया है। नई नैतिकता व्यक्ति के मार्ग में बाधक न बने बल्कि उसके मार्ग को प्रशस्त करती है। जहाँ परम्परित नैतिकता व्यक्ति को तोड़ कर चलती थी वहाँ नई नैतिकता व्यक्ति को जोड़ कर चलती है। नैतिकता के परम्परित रूप ने व्यक्ति को दुर्बल, कुष्ठित, कायर, डरपोक बना रखा था वहाँ नवीन बौद्धिकता के आग्रह ने उसे साहसी, आत्मनिर्भर एव नीरोग बना दिया है। विगत नैतिकता का जन्म आदर्श के गर्भ में हुआ था किन्तु वर्तमान नैतिकता यथार्थ से उपजी है।

फलतः वर्तमान युग में मनुष्य का पुराने मूल्यों से विश्वास पूर्ण रूप से उठ चला है। उसने पुरानी गली—सड़ी मान्यताओं को कहीं दफन कर दिया है। क्योंकि— "समस्त मूल्यों का भ्रम खुल चुका है। अब कोई मूल्य ऐसा नहीं जिसके खंडित अवशेष शहरों की सड़कों और नालियों में सड़ते हुए न मिलें। कथनी और करनी का अन्तर बढ़ता जा रहा है। हर चेहरे पर मुखौटा है। हर अदा में मक्कारी है। आज सामूहिक और वैयक्तिक जीवन में अनुरूपता नहीं। भविष्य न केवल अनिश्चित है बल्कि अरक्षित भी है। जो कुछ है वह वर्तमान ही है। वह एक क्षण है जिसमें हम जीवित हैं।"(1)

इस मूल्यहीनता के युग में मनुष्य शून्य में दिशाहीन भटक रहा है। उसकी कोई नियति नहीं, कोई भविष्य नहीं, जो भी है केवल वर्तमान का वह क्षण जिसमें वह जी रहा है। लेकिन इतना सब कुछ होने पर भी हम जिस सरलता से प्राचीन परम्पराओं, मान्यताओं एवं मूल्यों को ठुकरा रहे हैं, उतनी सरलता से हम नवीन मूल्यों को अपने जीवन में ग्रहण एवं प्रतिष्ठित नहीं कर पा रहे हैं। यह आज के व्यक्ति की विडम्बना है, कि "शीघ्रता से मूल्य टूट तो रहे हैं पर उनका स्थान नवीन मूल्य नहीं ले पा रहे हैं। यह दिग्भ्रम की स्थिति है। इससे बचने के लिए हम भविष्य में जिन मानवीय मूल्यों के विकास का स्वप्न देखते हैं उन्हें इसी क्षण आचरण और जीवन--पद्धति में प्रतिष्ठित करना होगा।(2)

वस्तुतः आज हम नए और पुराने के बीच भटक रहे हैं। पुराने को तो छोड़ रहे हैं लेकिन नये को पूर्ण रूप से अपनाने में असमर्थ भी हैं। हमें

<sup>(1)</sup> देवेन्द्र इस्सर- 'साहित्य और आधुनिक युग बोध', पृष्ठ १४

<sup>(2)</sup> डा० हेमेन्द्र कुमार पानेरी- 'स्वातन्त्र्यानन हिन्दी उपन्यास मूल्य-संक्रमण', पृष्ठ २५

चाहिये कि अपनी परम्पराओं को न छोड़ें, साथ ही नये पन में जो अच्छाइयाँ हैं, उन्हें भी अपना लें। अतः कहा जा सकता है कि इस मूल्य—संक्रमण के दौर में भी हम परम्परा से पूर्ण विमुख नहीं रह सकते, क्योंकि आधुनिक से आधुनिक विचार भी परम्परा की भित्ति पर ही खड़ा है।

निष्कर्षतः कहा जा सकता है कि वर्तमान—समाज मूल्यों के सक्रमण काल से गुजर रहा है। आज जितना टूट रहा है उतना जुड़ नहीं पाता। परम्परागत मूल्य अपने जीवन की अन्तिम सांसें ले रहे हैं। मूल्य आज जो उभर रहे हैं, हो सकता है कि आने वाले युग में क्षीण प्रतीत होने लगें, क्योंकि मानव इनकी उपयोगिता, अनुपयोगिता का तार्किक रूप से ग्रहण कर रहा है। अतः कहा जा सकता है कि इस परिवर्तन के दौर में कोई मूल्य निश्चित स्वरूप नहीं ले पाया है। समाज मूल्य—संक्रमण की कठिन परिश्थितियों से गुजर रहा है।

### लोकतंत्र और राष्ट्र भाषा

डा. मनीषा रानी शर्मा

"लोकतंत्र और राष्ट्र भाषा" के प्रश्न पर विचार करते हुए लोकतंत्र की मूल प्रकृति और राष्ट्रभाषा के स्वरूप पर विचार करना जरूरी हो जाता है।

एक विशाल देश की महान लोकतांत्रिक व्यवस्था के अंग और लोकतंत्र की पहली ज़रूरत यह है कि हम अपने देश की सभी संस्कृतियों. धर्मों, सम्प्रदायों, जातियों और भाषाओं का ध्यान रखें। हमारा देश एक बहुभाषी राष्ट्र है। इसी लिए हमारे यहाँ भाषा समस्या का होना और जटिल होना स्वभाविक है। महात्मा गाँधी को इस समस्या की गहरी पहचान थी। इसलिए एक लोकतांत्रिक देश में राष्ट्रभाषा के प्रश्न पर उनके विचार बड़े स्पष्ट थे।

मुझे लगता है कि राष्ट्रभाषा के प्रश्न को राजभाषा और सम्पर्कभाषा के प्रश्न से अलगाया जाना चाहिए क्योंकि राष्ट्रभाषा का प्रश्न उन समस्याओं से जुड़ा हुआ नहीं है जिन समस्याओं से राजभाषा और सम्पर्कभाषा के प्रश्न जुड़े है।

सम्पर्कभाषा का प्रश्न यह है कि एक विशाल देश के ऊपरी तौर पर भिन्न प्रतीत होने वाले दूरस्थ समाजों के आपसी सम्पर्क की भाषा कौन सी हो? यह सवाल सीधे—सीधे हिन्दुस्तान की जनता की एक समस्या से जुड़ा है और हमारे देश का आम आदमी इससे जूझ रहा है। वह एक ऐसी भाषा के माध्यम से सम्पर्क करता है जो न तामिल है, न तेलगु है, न कन्नड़ है, न हिन्दी है, न बंगला है, न पंजाबी है और न ही उड़िया है बल्कि एक ऐसी भाषा है जो इन सब के बोलने वालों के सम्पर्क से जन्मी है और निरन्तर विकसित हो रही है। सम्पर्क भाषा बनाई नहीं जाती, अपने आप बनती है। हमारे देश में संपर्क भाषा, जिसे हम हिन्दुस्तानी कहते है, का विकास अपने आप हो रहा है। इसी लिए संपर्क भाषा के प्रश्न पर बुद्धिजीवीयों को व्याकुल नहीं होना चाहिए।

\* संपर्क भाषा का प्रश्न जहाँ मूलतः राष्ट्र के जन-जीवन की व्यावहारिक समस्याओं से जुड़ा है वहाँ राजभाषा का प्रश्न जन-जीवन और सरकार के बीच संपर्क भाषा का प्रश्न है। यह प्रश्न कहीं ज़्यादा उलझा हुआ है। जन-जीवन के विकास से राजभाषा का प्रत्यक्ष और अप्रत्यक्ष दोनों तरह का गहरा सम्बन्ध है। गांधी जी राजकालं की भाषा के रूप में अंग्रेजी के सख्त

खिलाफ थे क्योंकि वह शासन को आम आदमी की समस्याओं से दूर लेजाते हैं। राजकाज की भाषा अंग्रजी होने पर आम आदमी को प्रशासन में अपनी भागीदारी के लिए अनावश्यक और अतिरिक्त श्रम करना पड़ता है। अंग्रजी का वर्चस्व प्रकारन्तर से बहुत थोड़े अंग्रेजीदां लोगों और देश के नागरिकों के बीच की खाई को बढा रहा है। उच्चता की भावना जब अंग्रेजी समझने -बोलने से जुड जाती है तो जो अंग्रेजी जानते हैं वह उसकी वकालत करने लगते हैं और जो चाह कर भी अंग्रेजी अपनी परिस्थितियों के कारण नहीं सीख पाते वे उसके घोर विरोधी वन जाते हैं। हमें यह नहीं भूलना चाहिए कि गाँधी जी का विरोध अंग्रजी से नहीं था बल्कि हिन्द्स्तान में राजभाषा आदि के रूपों में अंग्रजी के वर्चस्व से था। आज राजभाषा के रूप में हिन्दी को संवैधानिक स्वीकृति मिली हुई है किन्तु अंग्रजी का वर्चस्व फिर भी कायम है। अंग्रेजी के ऐसे वर्चस्य से विरोध सिर्फ हिन्दी भाषियों का नहीं है बल्कि समुचे हिन्द्रस्तान का है, सभी भारतीय भाषाओं का है। कुछ अंग्रेजीदाँ लोगों को तबका इस बात को समझता है। इसी लिए अंग्रेजी के बचाव के लिए वह हिन्दी बनाम उर्दू, कन्नाड़ बनाम तमिल, मलयालम बनाम तमिल जैसी समस्याएं पैदा कर रहा है और उन्हें बढ़ावा दे रहा है जिससे कि हिन्द्रतान की आम जनता इन सवालों में उलझ जाय और अंग्रेजी का वर्चरव अनंतकाल के लिए निर्वाध रहे। जहाँ तक राजभाषा के रूप में हिन्दी का प्रश्न है वहाँ मैंने पूरे देश का अनेक बार भ्रमण किया है और पाया है कि कहीं भी हिन्दी का विरोध आम जनता नहीं कर रही है, बल्कि कुछ पढ़े-लिखे लोग अपने क्षुद्र स्वार्थों के कारण कर रहे हैं। दक्षिण के किसी देहात का कोई किसान या मजदूर इस झगडे में शामिल नहीं है बल्कि स्विधाप्रिय पढ़े-लिखे स्वार्थी मध्यम वर्ग के लोग शामिल हैं।

अब आइए लोकतंत्र और राजभाषा के प्रश्न पर। सिलसिले में ज्यादातर समस्याएं पढ़े-लिखे हिन्दी भाषा लोगों ने पैदा की है जो राजभाषा का अर्थ नहीं जानते, उसकी धारणा को नहीं समझते ओर उसे जुड़ी हुई भावनाओं से अपरिचित है। संपर्कभाषा और राजभाषा की समस्याएँ व्यावहारिक है, भौतिक हैं। राजभाषा का प्रश्न किसी भौतिक या व्यावहारिक समस्या जे जुड़ा हुआ है ही नहीं। यह प्रश्न समूचे राष्ट्र की आत्मा से जुड़ा है। संपर्कभाषा अपने आप विकसित हो सकती है और राजभाषा का दर्जा किसी भाषा को दिया जाता है। राजभाषा का सम्मान किसी भाषा को किसी वर्ग हारा

विया नहीं जाता बल्कि उसे समूचे राष्ट्र द्वारा मिलता है। हिन्दी को राजभाषा किसी एक प्रदेश ने, जाति ने, सम्प्रदाय ने या वर्ग न बनाया नहीं है। उसे यह गौरव समूचे राष्ट्र ने दिया है जिसमें पहल अहिन्दी भाषियों ने ही की है। राजभाषा का अर्थ एक ऐसी भाषा है जिसे सारा राष्ट्र अपनायें। हिन्दी को सारे राष्ट्र ने अपनाया है। हिन्दी के राजभाषा होने पर तो कुछ लोगों को आपित हो सकती है लेकिन हिन्दी के राष्ट्रभाषा होने पर किसी के द्वारा आपित किये जाने का प्रश्न ही नहीं उठता।

हिन्दी के सबसे प्रबल समर्थक गाँधी जी थे। और अंग्रेजी के सबसे प्रबल विरोधी भी वही थें। इस सिलसिले में उन्होने स्पष्ट कहा था कि झगडा उर्दू से नहीं अंग्रेजी से है। हिन्दी से उनका मतलब ऐसी भाषा से था "जिसे उत्तर भारत में हिन्दू और मुसलमान दोनों बोलते हैं ओर जो नागरी तथा उर्दू लिपियों में लिखी जाती है।" (गाँधी हिन्दी दर्शन, पृष्ठ ४७) उन्हीं के शब्दों में "मेरा झगड़ा तो अंग्रेजी के विरूद्ध है। मुझे द्वेष उससे भी कोई नहीं है, परन्तु अंग्रेजी भाषा के माध्यम से हम अपनी जनता से धुलमिल नहीं सकते और उसके साथ एकरस होकर काम नहीं कर सकते" (गाँधी हिन्दी दर्शन, पु० ४८) अंग्रेजी बोलना गाँधी जी को पाप लगता था। उनका आग्रह था कि हम अंग्रेजों से भी अंग्रेजी में बात न करें। इन सब के पीछे यही भावना थी कि हिन्दी हमारी राष्ट्रीय परंपराओं का और राष्ट्र के गौरव का राष्ट्र के हित में प्रतिनिधित्व कर सके। आजादी के बाद राष्ट्र भाषा के प्रश्न को लेकर विशेष कर हिन्दी भाषाओं ने अपने छोटे-छोटे स्वार्थों को पूरा करने के प्रयास शुरू कर दिये जिनसे दक्षिण भारत के कुछ लोगों में हिन्दी के प्रति अविश्वास प्रारम्भ हो गया। उन्हें लगा कि हिन्दी उनपर थोपी जा रही है। हकीकृत ये है कि हम राष्ट्रभाषा के रूप में हिन्दी के विकास की वातें तो बढ़-चढ़ कर करते हैं उसे क्षेत्रीयवाद की जंजीरों से मुक्त नहीं करते। जबतक हिन्दी भाषी ये नहीं समझेंगे कि हिन्दी सिर्फ उनकी ही नहीं बल्कि समग्र राष्ट्र की भाषा है तबतक राष्ट्र भाषा के रूप में उसका विकास अधूरा ही रहेगा। यह गलत है कि हम अन्य भाषाओं को तो उदार वनने की राय देते रहे और स्वयं अन्दारतापूर्ण रवैया अख्तिायार करें।

हमारे राष्ट्र की आत्मा हमारे राष्ट्र की भाषा में ही व्यक्त हो सकती है। अंग्रेजी हमारे लिए विदेशी भाषा है। उसमें ज्ञान का संप्रेषण तो सम्भव है किन्तु आत्मा का आत्मा से संवाद संभव नहीं है। यह संवाद केवल हिन्दी के माध्यम से सम्भव है और ऐसा संवाद राष्ट्रीय संस्कृति और राष्ट्रीय एकता के विकास के लिए अनिवार्य है। राष्ट्रीय एकता की राह में सबसे बड़ी बाधा पढ़े लिखे लोगों की वह मानसिक गुलामी है जिससे आज़ाद हिन्दुस्तान में भी अग्रेजी का वर्चस्व बना हुआ है।

राष्ट्रभाषा के रूप में हिन्दी के विकास के लिए यह भी आवश्यक है हिन्दी भाषी लोग दक्षिण भारत में हिन्दी प्रचार के लिए व्यय न करें। इससे दक्षिण में इस भावना को बल मिलता है कि इसमें हिन्दी भाषाओं का कोई स्वार्थ है। इसी लिए महात्मा गाँधी चाहते थे कि दक्षिण भारत में वहीं के निवासी हिन्दी का प्रचार करें और उसका व्यय स्वयं उठाएँ।

लोक तांत्रिक व्यवस्था में लोकभावनाओं का ध्यान रखना अनिवार्य है और आज़ादी से पहले तथा आज़ादी के बाद भी लोकभावना हिन्दी के पक्ष में रही है। आनुपातिक दृष्टि से गिने—चुने लोगों की स्वार्थरता के कारण यदि हिन्दी का विरोध हो भी रहा है तो उसकी उपेक्षा की जानी चाहिए।

हिन्दी प्रेमियों और हिन्दी लेखकों का चाहे वह उत्तर के हों या दक्षिण के सबसे बड़ा दायित्व यह है कि क्षेत्रीय संस्कृति के स्थान पर राष्ट्रीय संस्कृति की वाहिका के रूप में हिन्दी का विकास करें और उसे इतना समर्थ बनाएं कि वे अपने अन्तर्राष्ट्रीय दायित्वों का भी वहन करने में सक्षम हों। जहाँ तक हिन्दी की अभिव्यक्ति क्षमता के विकास का प्रश्न है इसमें शासन भी अपनी महत्वपूर्ण भूमिका निभा रहा है। निदेशालयों, आयोगों और अनुदानों के माध्यम से हिन्दी के विकास से प्रयास किये जा रहे हैं। इतना होने पर भी मूल उत्तरदायित्व जन—जीवन का है। राष्ट्रभाषा का विकास सम्पूर्ण राष्ट्र का दायित्व है और उसे हिन्दी भाषियों को सिर्फ अपना दायित्व नहीं समझना चाहिए।

जहाँ तक लिपि का प्रश्न है देवनागरी लिपि सभी भारतीय भाषाओं की लिपि बन सकने में समर्थ है। सभी भारतीय भाषाओं के लिए रोमन लिपि का दुराग्रह मानसिक दासता का प्रतीक है। भारतीयों के अंगेजी समझने में रोमन लिपि के कारण भी कठिनाई हुई है। यदि अंग्रेजी एवं कुछ अन्य विदेशी भाषाओं के लिए देवनागरी लिपि को स्वीकार कर लिया जाये तो भारतीयों के लिए विदेशी भाषाओं का ज्ञान भी सहज लभ्य हो सकता है।

हिन्दी के राष्ट्रभाषा होने का अर्थ यह कदापि नहीं है कि अन्य भारतीय भाषाएं उपेक्षित हो जायेंगी। सभी भारतीय भाषाओं की उपेक्षा अंग्रेजी के कारण हो रही है। हिन्दी के राष्ट्रीय भाषा होने से तो विभिन्न प्रदेशों में अवाम के बीच संवाद जिससे अवाम का मानसिक स्तर उँचा उठेगा ओर जिससे फलस्वरूप प्रादेशिक भाषाओं के विकास का पथ निर्विध्न हो जायेगा।

राष्ट्रभाषा हिन्दी के विकास के लिए आज़ाद हिन्दुस्तान में जो प्रयास हिन्दी भाषी, प्रान्तों की ओर से किये गये उनमें लोकतंत्र की मूल प्रकृति का अपेक्षित ध्यान नहीं रखा गया । आज़ादी की लड़ाई के दौरान यह विचार था कि राष्ट्रभाषा का राष्ट्रहित में प्रचार—प्रसार होना चाहिए। आजादी के बाद हिन्दी भाषी प्रदेशों में यह विचार प्रवल रहा कि कि अपनी भाषा को राष्ट्र वनाना है। यह विचार लोकतांत्रिक भावनाओं के प्रतिकूल है और इसीलिए दिक्षण के कुछ क्षेत्रों में विरोध का विषय रहा। हमारे लोकतंत्र में राष्ट्रभाषा के प्रचार—प्रसार और विकास का विरोध कहीं नहीं है अपनी भाषा के प्रचार—प्रसार का विरोध हो रहा है और होता रहेगा। कहना यह है कि राष्ट्रभाषा के विकास की लोकतांत्रिक पद्धतियों को अपनाया जाना चाहिए। गाँधी जी ने लोकतांत्रिक पद्धतियों को अपनाया और सफ़ल रहे। हम उन पद्धतियों पर अपेक्षित ध्यान नहीं दे रहे हैं। हम अपना कर्तव्य नहीं समझ रहे हैं। दूसरों को उनका कर्तव्य सिखाने की कोशिश कर रहे हैं।

हम अपनी लोकतांत्रिक व्यवस्था में राष्ट्रभाषा हिन्दी के विकास के प्रति आश्वस्त रह सकते हैं। लोकतंत्र हिन्दी के विकास में बाधक नहीं है, साधक है। आज सबसे बड़ी जरूरत इस बात की है कि हम हिन्दी के लिए किये जा रहे प्रयासों को लोकतंत्र में अपनी अटूट आस्था को बनाये रख कर उसकी मूल प्रवृति के अनुकूल आचरण करें। हम हिन्दी की सेवा के नाम पर उसके स्वामी न बनें, उसके विकास के लिए कोरी नारेबाज़ी छोड़कर गम्भीर प्रयास करें। उसे अपनी ही भाषा न समझें, पूरे राष्ट्र की भाषा समझें – राष्ट्रभाषा समझें।

- 2/537, हिन्दी विभाग, अलीगढ़ मुस्लिम विश्वविद्यालय, अलीगढ़—202002

# महान् संस्कृतिवेताः रवीन्द्रनाथ टैगोर

डा. हरमहेन्द्र सिंह बेदी
 डी लिट

भारतीय दर्शन एक वह अमृत नदी है जिसकी अनेक पुनीत विचारधाराएं भारत भू पर प्रवाहित हो रही है जिनमें अवगाहन कर मानव जन्म जन्मांतरों के कालुष्य से मुक्त होकर परम केंवल्य को प्राप्त करता है । किन्तु विदेशियों के भारत में आगमत पर भारत को दार्शनिक चिन्तन—धारा मंद पड़ गई। विदेशी संस्कृतियों के प्रभाव से भारतीय समाज छिन्न—भिन्न हो गया कि उसे चिन्तन का अवसर हो नहीं मिलता था। ऐसे संक्रमण काल में भारत के पुनरूत्थान व पुनर्जागरण की आवश्यकता थी।

उन्नीवसवीं शताब्दी में भारत में पुनः पुररूत्थान की प्रवृति जागृत हुई जिससे भारतीय पुनः चिन्तन की ओर सजग हुए। इस युग के विचारकों में राजा राम मोहन राय, विवेकानन्द, अरविन्द धोष, महात्मा गाँधी, राधा कृष्ण ओर रवीन्द्र नाथ टौगोर प्रमुख हैं।

भारतीय चिन्तकों में राजा राम मोहन राय का स्थान उस महासेतु के समान हैं जिस पर चढ़ कर भारतवर्ष अपने अथाह अतीत से अज्ञात भविष्य मे प्रवेश करता है । उन्होंने मूर्ति पूजा, पशु विल, बहुदेववाद, सती प्रथा जैसे रिवाजों का खण्डन किय। वे एकेश्वरवादी थे और उनका सबसे बड़ा योगदान ब्रह्म समाज की स्थापना थी, जिसका उदेश्य धार्मिक सामाजिक सुधार आन्दोलनों का केन्द्रीकृत रूप से पथ-प्रदर्शन करना था।

रवामी विवेकानन्द आधुनिक युग के दर्शन एवं धर्म के क्षेत्र में तर्कनावादी पद्धति के अग्रदूत थे। उन्होंने अद्धेत वेदान्त के व्यावहारिक एवम् बुद्धि—गम्य बनाने का प्रयास किय।

अरविन्द धोष ने सार्वमौम वेदान्त विधा का सर्वोच्च शाक्त स्वरूप लेकर दुनिया के सामने ध्यानयोग, राजयोग और पूर्णयोग विशद किया और रचदेशी तथा विदेशी भक्तों को एक्त्र लाकर विश्व संस्कृति की मजबूत नींव डीली।

आधुनिक युग के विचाराकों में महात्मा गाँधी का नाम विशेष आदर

• पारसनाथ द्विवेदी, भारतीय दर्शन (आगरा श्रीराम मेहरा एण्ड कम्पनी, १६७३) पृ०-६

शमधारी सिंह दिनकर, संस्कृति कं वार वध्याय ( गटना: उदयाचल आर्य कुमार रोड १९६२) पुठ पुठपु से लिया जाता है। जिन्होंने भारतीय दर्शनों के मूल तत्वों को समझ कर उन्हीं तत्वों की भूमि पर अपने दर्शन की नींव डाली। उन्होंने ईश्वर का एकमात्र परम-तत्व मानते हुए अहिंसा पर वल दिया और माना कि अहिंसा मनुष्य की सबसे बड़ी शक्ति है ओर इसी से सत्य का ईश्वर का, मनुष्य साक्षांत्कार करता है ।

राथा कृष्ण ने भारतीय दर्शन का पूरा इतिहास अपनी रोचक शैली में पूरे संसार में दिया। उन्होंने पूर्व और पश्चिम दोनों से सच्चें हृदय से यह याद रखने का आग्रह करते हैं कि पहले की अपेक्षा आज कहीं अधिक धर्म और दर्शन दोनों का सामान्य दायित्व उन मूल्यों की रक्षा है जो मानव जाति की एक ही सम्यता से संयुक्त करने की आशा दिलाते हैं।

रवीन्द्रनाथ टैगोर में अन्याय भारतीय परम्परा का जीवन चिन्तन और कथन का रसायन मिलता है। रवीन्द्र नाथ की सिद्धि इसी में है कि उनकी रचनाओं में भारत का विशाल चित और उदार हृदय व्यक्त होता है। संक्षेप में उनके जीवन -दर्शन और चिन्तन धारा का अध्यान हम आगे करेंगें।

गुरूदेव रवीन्द्रनाथ टौगोर जिस वंश में उत्पन्न हुए थे वह बहुत ही सुसम्पन्न, सुसंस्कृत और विद्या व्यसनी था। ऐसे विधानुरागी एवम धर्मात्मा वंश उत्पन्न होने वाली सन्तान का अपने पूवजों की विधा, बृद्धि,कला-कौशल एवम धर्म-दर्शन का प्रभाव पड़ना वहत ही खाभाविक था

गुरूदेव रवीन्द्रनाथ ठाकुर धौनिष्ठ एवम् तपःपूत श्रेद्धेय देवेन्द्रनाथ ठाकुर के सुपुत्र तथा माँ शारदा देवी के गोद को शोभा थे। यही कारण है कि रवीन्द्रनाथ को उपनिषद पुत्र कहा जाता है।

रवीन्द्रनाथ की प्रारम्भिक का व्यधारा वैष्णव कवियों को मावधारा से अनुप्रणित हुई। इसके उपरान्त उनकी प्रवृति खचछन्द साहितय सुष्टि की ओर उन्मख हुइ। तद्परान्त राष्ट्रीय जागृति से उपवृद्ध होकर वे भारतीय संस्कृति के विविध रूपों का चित्रण करने लगे। टैगोर के साहित्य की क्रमशः यही विकास प्रवृत्तियां है और इन्हीं के अन्तर्गत जन-गण मन अधिनायक का काव्योत्कर्ष भारत को आध्यात्मिक संस्कृति को विश्वौन्मुख करता है।

उपनिषदों का अध्यातम-वैष्णव काव्य एवम दर्शन को रसात्मक्ता वाउल एवम कबीर का मानवतावादी रहस्य, ईसाई सन्तों का सर्वात्मवाद एवम् वर्तमान विज्ञान प्रभृति रवीन्द्र काव्य की पृष्ठभूमियां है। युग द्रष्टा राजा राम

• अध्या सक्सेना , सम्मानीन भारतीय दर्शन ( लखनकः उत्तर प्रवेश हिन्दी ग्रन्थ अकावमी) पृक्षक

मोहन राय, पं० ईश्वर चंद्र विद्यासागर, कंकिम चन्द्र चट्टोपाध्याय, माइकेल, मधुसूदन—दत्त हेमचन्द्र वन्धोपाध्यात तथा नवीन सेन आदि महापुरूषों का व्यक्तित्व का प्रभाव रवीन्द्र के जीवन पर गहरा पढ़ा।

आधुनिक चिन्तन के क्षेत्र में रवीन्द्रनाथ टैगोर सर्वोच्च सामंजरयकर्ता, समन्वयकारी और शान्ति रथापक हैं। नरवणे के अनुसार, टैगोर का लक्ष्य प्रत्येक धार्मिक और दार्शनिक परम्परा के श्रेष्ठतम तत्वों का समन्वय, परस्पर विरोधी दृष्टिकोणों की उग्रता की मृदृ करके उनके बीच सृजानात्मक मध्यम मार्ग की स्थापना, दूरस्थ छोरों के बीच मध्य स्थल। इस लक्ष्य का वे सज़ग और संगत रूप में निरन्तर पालन करते रहे ।

रवीन्द्रनाथ समन्यवादी हैं अतः उन्होंने परमतत्व को सुगण या निर्गुण इन दो रूपों में न देखकर अनन्त का लक्षण इस प्रकार किया, अन्नत का गुण परिमाण का विस्तार नहीं वह इसके अद्धेत में है वो एकता का रहस्य है । टैगोर के अनुसार ईश्वर एक वैयक्तिक सत्ता है अतः आत्मा को मानना भी निहित है। आत्मा स्वतन्त्र है तथा ब्रह्म समान है। रवीन्द्र ने उदाहरण देकर स्पष्ट किया है कि जब तक बीज धरती पर रहता है, वह एक रहता है यह उसकी संधर्ष विहिन शान्ताव्यथा है किन्तु ज्योंहि अंकुरण होता है, अनेकता फूट पड़ती है, जीवन प्रारम्भ हो जाता है । इस प्रकार ईश्वर में आत्मा वसीम है और व्यक्ति में ससीम।

टैगोर ने ससीम जगत को असदिग्ध रूप में सत्य माना है। असीम जगत ईश्वर रूप है तथा जगत और जीव में अन्योन्याश्रय का सम्बन्ध होना चाहिए। रविन्द्र ने स्पष्ट किया कि बिना जगत के ईश्वर मात्र कल्पना होगा, बिना ईश्वर जगत् अव्यस्थित रहेगा । रवीन्द्र ने 'माया' शब्द का प्रयोग 'अविधा' में अर्थ में किया है। उनके अनुसार माया 'सत्' और 'असत्' दोनों है।

टैगोर सत्ता, सत्य और ईश्वर तक की परिभाषा मानवता को दृष्टि से करते है। उनके अनुसार यदि ईश्वर सत्य है तो वह अवश्य मानवीय होगा। यहाँ तक कि टैगोर का कथन है कि मेरा धर्म मानव धर्म है जो असीम मानवता में परिमाणित होता है । उन्होंने 'शुभ' का सम्बन्ध मानवता के

थी. एल. एस. नरवण, आबुनिक भरतीय विन्तन (दिल्ली:राजकमल प्रकाशन १६६६), ५० १३५–१३६

उन स्वीन्द्रनाथ टैगोर, क्रिएटिव यूनिटी (कलकत्ताःमैकगिलन एण्ड कम्पनी १६७०), पृ० १९५-११६,

लक्ष्मी सक्सेना, समकालीन भारतीय दर्शन (लखनऊ: उत्तर प्रदेश हिन्दी ग्रन्थ अकादमी)
 पृ०,१२५

वी. एस. नरवणें, माडनं इंडियन थाट (महासःऐशिया पविलिशग हाउस १६६७६) पृ० १२६

उचीन्द्रनाथ दैगोर दि रिलोजन ऑफ मेन (कलकताः मैकमिलन एण्ड कम्पनी) पुर ६६

आनन्द से और 'अशूभ' का सम्बन्ध सेसार की अपूर्णता से माना है। रवीन्द्र ने अपनी चिन्तन –धारा में कहीं भी वैराग्यवाद को नहीं स्वीकार किया है। रवीन्द्रनाथ के तो वैराग्य या मुक्ति को पलायनवाद कहते हैं और संसार से पलायान करने से ईश्वर प्राप्ति सम्भव नहीं।

रवीन्द्रनाथ राजनितिज्ञ नहीं थे। वे दूसरों के जीवन पर शासन करना पसन्द नहीं करते थे, चाहे भलाई के लिए चाहे बुराई के लिए . पर उन की निर्मल दृष्टि निरन्तर मानव भविष्य पर लगी हुई थी ओर उन परम सिद्धानतों की उन्होंने अचूक झलक पा ली थी जिनका परित्याग करने पर व्यक्ति और राष्ट्रों का समूल विनाश हो सकता है। सत्ता मूलक राजनिति की विडम्बना को उन्होंने एक सूत्र में कितने सुन्दर ढ़ंग से व्यक्त किया है, सता की फूहड़ता चावी को तो खराब कर देती है और फिर कुल्हाड़ी से ताला खोलना चाहती है।

यह भी नहीं कहा जा सकता कि रवीन्द्रनाथ टैगोर ने राजनीति में प्रत्यक्ष माग नहीं लिया। एक दृष्टि से उनकी राजनिति उग्र स्वरूप की थी। कालेलकर के कथनानुसार, "बंग -भंग के आन्दालन में उन्होंने पूरे दिल से प्रमुख भाग लिया था ओर वडे जोश और खरोश से भाग लिया था<sup>9</sup>। देश के राजनैतिक विचारों के यथार्थ मोड़ देने में उनका हिरसा कम नहीं है 'स्वदेश'. 'समूह', 'राजा और पूजा', आदि निबन्धों में उन्होनें अपनी कवित्तवपूर्ण वाणी में दिखा दिया है कि राजनीति किस तरह की होनी चाहिए और राष्ट्रीय आन्दोलन में आर्य संस्कृति का प्रण किस प्रकार संचरने वाल है।

रवीन्द्रनाथ टैगोर आधुनिक भारतीय संस्कृति के मन्त्रद्रष्टा कृषि माने जा सकते हैं क्योंकि उन्होंने समक की प्रगतिशीलता को देख कर भारतीय संस्कृति में राष्ट्रीय भावना का वड़ी ही विदग्धता से समावेश किय था। उन्होनें राष्ट्रीय भावना को जन-मन के हृदय प्रदेश में प्रतिष्ठित करके जन-गण मन के अधिनायकतत्व में समत्व का योग किया।

रवीन्द्रनाथ आधुनिक युग के सर्वश्रेष्ठ अन्तराष्ट्रीयवादी व्यक्तियों में थे तथा वे मानते थे कि प्रत्येक राष्ट्र को अपने भाग्य का निर्माण करने का स्वयं अधिकार है पर साथ ही वह यह भी मानते थे कि राष्ट्रीय दावे कहीं हमारे मानवीय दायित्व पर हावी न होने पायें। रवीन्द्रनाथ इस बात को मानकर चले कि हम अपने देश के आदर्शों के प्रति प्रेम और श्रद्धा तो रखे ही, दूसरे देशों • कृष्ण कृपालनी, रवीन्द्र नाथ एक जीवनी (आगराः शिवलाल अग्रवाल एण्ड कम्पनी, १६६८)

भूमिका, ११

काका साहब कालेकर, युगमृति रवीन्द्रनाथ (अजमेर: जय कृष्ण अग्रवाल १६६६) पूर्व २० 0 -

के प्रति आदर्शा और परम्पराओं के प्रति श्रद्धा मानवता के विरूद्ध अपराध है यही कारण है कि रवीन्द्रनाथ टैगोर राष्ट्रीय गीत का आरम्भ विश्व जन—मन के अधिनायक के आवाहन से करते हैं और। जीवन के इस चिरासारथी की महिमा का गुण गान करते हैं जो मानव यात्री को इतिहास के पतन और अम्युदय के पथों से होकर निरन्तर परिचालित करता चला आता है। अतः भारत का राष्ट्रीय गीत रवीन्द्रनाथ टैगोर के इस आदर्श को प्रति बिम्बित करता है जिसमें उन्होंने अपने स्वप्न के संसार की परिकल्पना की है। उनका यह गीत समस्त मानव जाति के लिए है, जिसमें विश्व मानवता की और संसार की प्रगति पर रवीन्द्रनाथ के विश्वास का स्वर ध्वनित हुआ है।

रवीन्द्रनाथ टैगोर राष्ट्रीय भावना को विश्व—मैत्री की ओर उन्मुख करते हैं जिससे उनकी राष्ट्रीय भावना विश्व बन्थुत्व का मार्ग प्रदर्शित करती है। रवीन्द्रनाथ टैगोर को इस धरती से इतना प्यार था कि उससे विमुख होने की बात सोच भी नहीं सकते थे किन्तु उनकी यह देश भक्ति संकीर्ण राष्ट्रवाद को सीमाओं में नहीं जकड़ी थी। शान्ति, विश्वन्धुतव, विश्व मैत्री, स्वतन्त्रता के उदात आदर्श उनकी समस्त रचनाओं में व्याप्त है। भारत की सांस्कृति पृष्टभूमि पर स्थित टैगोर की यह राष्ट्रीय भावना कितनी विराट व आत्म गौरव से परिपूर्ण है। भारतीय तीर्थ की वास्तविक राष्ट्रीय भावना का उन्भेष करने वाले रवीन्द्र ही हैं। और इस कवि कौविंद की सरस्वती से भारत की संस्कृति ओर राष्ट्रीय भावना देश और विदेश में परब्रहम की विराट शक्ति की तरह परिव्याप्त हो रही है।

सन् १८६१ में जब रवीन्द्रनाथ का जन्म हुआ तो भारतवर्ष गुलामी की बेडियों में जकड़ा हुआ था। विदेशी व्यापारी शासक के रूप में भारत में जम चुके थे और ब्रिटिश रानी को भारत की सम्राज्ञी घोषित किया जा चुका था। अतः अठारहवीं शताब्दी का काल कुशासन और गृह युद्धों का अन्ध युग था। उस समय देश एक ऐसे जंगल के समान था, जिसमें देशी और विदेशी हिंस जन्तु व मनमाने रूप में विचरते और रक्तपात करते रहते थे।

भारत की नियति के रूपायन में जिन व्यक्तियों ने शक्तियों को रचनात्मक बनाया उनमें दो अग्रगण्य हैं।.....गाँधी और रवीन्द्रनाथ टैगोर। गाँधी का योगदान इनता प्रत्यक्ष है कि कथन की अपेक्षा ही नहीं रखता, पर रवीन्द्रनाथ का योगदान अधिक सूक्ष्म और गहरा था क्योंकि उन्होंने उन क्षेत्रों में रचनात्मक कर्म में छिपे हुए स्रोतों को मुक्त और पुष्ट किया था जिन का उपयोग करने में राजनीतिज्ञ असमर्थ होता है।

रवीन्द्रनाथ भारतीय स्वाधीनता के लिए जुझने वोलों में अपने ढ़ंग के अकेले ही महापुरूष थे। उन्होंने यह माना कि केवल अंग्रेजों की निन्दा करने से हम स्वतन्त्रता प्राप्त नहीं कर सकते, इस उदेश्य की पूर्ति के लिए हमें मनुष्य के वास्तविक गुणों को अपनाना होगा और आत्म—निर्भर बनना होगा। राजनीतिक क्षेत्रों में भी रवीन्द्रनाथ भारत और पश्चिम दोनों के सर्वोत्तम तत्वों के बीच समांजस्य और समन्वय चाहते थे। यात्रा के पूर्व 'शीर्षक निबन्ध में टैगोर की उस श्रद्धा भावना का स्पष्ट परिचय मिलता है।

रवीन्द्रनाथ बराबर इस बात पर जोर देते है कि भारतीयों की स्वयं राष्ट्र निमार्ण सेवाओं का संगठन करना चाहिए और सदा शासक वर्ग का मुँह ताकते न रहना चाहिए। रवीन्द्रनाथ टैगोर ने आर्थिक और राजनीतिक क्षेत्रों में व्यक्ति के दायित्व को महत्व प्रदान करने के उद्देश्य से स्वशासन के सिद्धान्तों को विस्तार दे दिया था। 'स्वदेशी समाज' के प्रकाशन के पहले ही उन्होंने धोषित किया कि हमारी राजनीतिक पराधीनता हमारी अपनी ही दुर्बलता का लक्षण मात्र है। रवीन्द्रनाथ का कहना था कि जनता को यदि उनकी भाषाओं में समझाया जा सके तो वह बड़े उत्साह से योग देगें।

इस दृष्टि से राष्ट्रीय शिक्षा के क्षेत्रों में वे मार्ग प्रवर्त्तक थे। भारत में सबसे पहले उन्होंने शिक्षा के वे सिद्धान्त निर्धारित और नियोजित किये, जो आज शिक्षा शास्त्र में सर्वमान्य हो चुके हैं। टैगोर ने गाँघी जी द्वारा कुटीर उधोगों के माघ्यम से शिक्षण की योजना अपनायी। वह शान्ति निकेतन के अपने विद्यालय में यह पद्धित कार्यान्वित कर चुके थे।

रवीन्द्रनाथ ने अपने देशवासियों को अपनी परम्परा को प्यार करना और उस पर गर्व करना सिखाया । स्वदेश के सम्बन्ध के सम्बन्ध में रवीन्द्र ने अनेक कविताओं का रचना की, 'वन लक्ष्मी', 'मातार बाह्वान', 'हिमालय' 'शान्ति यात्रा संगीत', 'प्रार्थना', शिला लिपि' 'भारत लक्ष्मी', ' रे आमार जननी रे', 'नव वर्णर' गान आदि कितनी ही कविताएं महाकवि ने देश भक्ति के उच्छवास में आकर लिखी हैं। रवीन्द्रनाथ की देश भक्ति उनके जिस नितान्त सुन्दर गीत में व्यक्त हुई है, वह गीत है..... अइ भुवनमनी मोहिनी' इस गीत में राष्ट्रीयता है, राष्ट्र भक्ति है और मानव कल्याण की शुभाशंसा भी है।

धार्मिक और शैक्षिक क्षेत्रों में उनके विचारों की देन के अतिरिक्त राजनीतिक, समाज सुधार, नैतिक-उतथान और आर्थिक पुनर्निमाण के सम्बन्ध में भी उन्होंनें अनेक गम्भीर और प्रभावशाली निबन्ध लिखें। इन सब क्षेत्रों में उनकी उपलब्धियां इतनी बड़ी है कि वे उन्हें भारत के श्रेष्ठ पुत्र रत्न के रूप में आगे खड़ा करती है। ऐसे व्यक्ति के रूप में भी जिनके पास समग्र जाति की देने के लिए महत्वपूर्ण सन्देश है। उन्हीं के प्रयत्नों से भारत की काया पलटी और राजनीतिक रूप में वह ऐसी क्रान्ति के द्वारा पर खड़ा करती है जो उसके इतिहास में अभूतपूर्व थी। सांस्कृतिक रूप में वह अपना खोया आत्मिभान प्राप्त कर चुका था और आध्यात्मिक रूप में यह सर्जनात्कम जीवन के लुप्त स्रोतों का अनुसंधान कर रहा था।

अतः रवीन्द्रनाथ टैगोर ने सच्चे भारत का उद्घाटन कर पश्चिम को चमत्कृत कर दिया जो शीघ्र ही अपने बन्धनों की शृंखलाओं से ही विजय े अस्त्र शस्त्र गढ़नें वाला था $^{\mathbf{0}}$ ।

रवीन्द्रनाथ के सामंजरयवाद का पूर्ण विश्वास उनके सौन्दर्यशार है से धुआ है जिससे नरवणें ने उनके समस्तचिन्तन भवन के शिखर का पत्थर माना है । टैगोर के अनुसार, 'सृजन पूर्णता के अनन्त आर्दश और उसके साक्षात्कार के शाश्वत का सतत सामजस्य है ।

सामंजस्य को आवश्यकता और कहीं इतनी प्रवल नहीं अनुभव होती जितनी कला के क्षेत्र में। टैगोर मानते हैं कि इस विषय में प्राचीनों का दृष्टिकोण अधिक सौभ्य और संयत था।

टैगोर के अनुसार कला का आदर्श है कि तन्नष्ट यन्नदीयते अर्थात् जो कुछ दिया नहीं जाता वह नष्ट हो जाता है। उनके लिए सच्ची कला कृति वैंक के समान है जिसमें भावानुभूति जमा की जाती है। सामजस्वपूर्ण सम्येयण ही कला है।

रवीन्द्रनाथ टैगोर काव्य में भी सामजस्य को महत्व देते हैं। काव्य का मुख्य तत्व शब्द है। शब्दों में सुन्तुलन और अनुपात होना चाहिए और इसे छन्द कहा जाता है।

वर्गसों को भाति टैगोर कला को अज्ञात और अप्रत्याशित मानतें है। उनकें अनुसार कलाकार का जिस सत्ता से साक्षात्कार होता है उसका वह निरन्तर रूपान्तरण करता है और इस प्रक्रिया में अपना भी पुन, निमाण करता है। कला में मनुष्य अपनी ससीमता के उपर उठने का, अपनी कल्पना इशारें पर चलने का साहस करता है।

कृण कृपालानी, रवीन्द्रनाथ एक जीवनी (आगरा शिवलाल अग्रवाल एण्ड कम्पनी, १६६-)
 पृ०.१२

गी. एस. नरवणे , आनुनिक भारतीय बिन्तन ( विरुत्ती: राजकमल प्रकाशन पर्दर्, पुरुष्ठर

<sup>€ –</sup> रवीन्द्रनाथ हैगार, किएटिव यूनिटी, पुरु १५ वर्ष

सीमाओं में रहकर मुझे आनन्द मिलता था पर जब मैं असीम में उड़ने लगा तो मुझे मेरे गीत मिल गए •।

रवीन्द्रनाथ कला के क्षेत्रों में वृद्धि के क्लिष्ट नियमन के विरोधी है। उनके लिए कला बुद्धि से परे होते हुए भी पूर्ण रूपेण है। टैगोर के सौन्दर्य शास्त्र का और उनके समस्त दर्शन का महान चरम रूप उनकी सुन्दर कविता 'तुहनारी' ने मिलता है। इसमें एकता में अनेकता के नियम का गम्भीर और कल्पानाशील रांदीप है। कला और चिन्तन में जो कुछ प्राणवान है उसका रामीकरण है.....

सृष्टि के समुद्र मंथन के किसी क्षण जल की शैया छोड़ कर दो नारियां उपर आई थीं एक थी उवर्शी, सुन्दरी विश्व के कामना राज्य की नारी स्वर्ग की अप्सरा।

दूसरी थी लक्ष्मी, कल्याणी, विश्व—जननी, रवर्ग की स्वामिनी । रवीन्द्रनाथ टैगोर की साहित्यिक कृतियां महत्वपूर्ण थी। टैगोर की रचनाओं ने संसार के मूर्धन्य विचारों को इतना प्रभावित किया था कि उसके रावितशाली शासकों का यह प्रचार अपने आप खण्डित हो गया कि भारतीय जनता पिछडी हुई, अर्द्धसभय अवस्ता में है। इसलिए उसे किसी सभ्य जाति का सहारा अत्यन्त आवश्यक है।

टैंगोर की राहित्यिक कृतियों से नयी प्रेरणा और नया सन्देश मिलता था। उनका साहित्य समाज, नैतिक उत्थान और आर्थिक पुनर्निमाण से सम्बंधित है। इन सब क्षेत्रों में उनकी उपलब्धियां इतनी बड़ी हैं कि वे उन्हें भारत के श्रेष्ठ पुत्र रत्न के रूप में आगे खड़ा करती हैं। वे विधाता के भेजे हुए परिपूर्ण गनुष्य थे व सच्चे अर्थों में 'गुरू' थें ।

कवीन्द्र रवीन्द्रनाथ बंगला साहित्य के एक व्यक्ति नहीं, बिल्क युग हैं। ये अपने प्रतिभा की विपुलता, विविधता और भास्वरता के द्वारा एक शताब्दी की दो तिहाई से बंगला साहित्य के आकाश में जाज्वल्यमान रहे। यह एक साथ कवि, कलाकार, दार्शनिक, नाटकार, उपन्यासकार, मानवतावादी शिक्षा शास्त्री तथा स्वतन्त्रता के सन्देशवाहक थे। समकालीन चिन्तकों में

उद्धृतः वी एस नरवणे, आधुनिक नारतीय चिन्तन ( दिल्ली राजमहल प्रकाशन १६६६)

<sup>40.900</sup> 

O- उद्धतः वी. एस. एस: नरवणी, वही, yo. १७६

<sup>8-</sup> हाजारी प्रसाद ग्रन्थावली ( नई दिल्ली: राजकमल प्रकाशन, १६-१), पृ० २७१.

शायद ही किसी अन्य चिन्तक से साहित्य की विभिन्न विधाओं का इतना प्रभावित किया हो जितना रवीन्द्रनाथ टैगोर ने।

वी. एस. नरवणें के अनुसार, 'साहित्य को कोई भी विधा उनसे अछूती नहीं रही इसलिए वे समस्त आधुनिक भारतीय साहित्य बाँध के जनक अथवा नवीन युग के आदि कवि कहे गये $^{f O}$ ।

रवीन्द्र संसार के अत्यम श्रेष्ठ किं हैं। मैं 'सन्ध्या—संगीत', 'कटिऑं कोमल', 'मानसी', 'बलाका', 'चित्र' क्षणिका', 'गीतांजली' आदि अनेक श्रेष्ठ व उल्लेखनीय काव्य ग्रन्थ हैं। अंग्रेजों गीतांजलि पर उन्होंने नोबल पुरस्कार भी मिला था। रवीन्द्रनाथ ने लगभग दो हजार गीतों की रचना की है।

कविता और गीतों के अतिरिक्त रवीन्द्रनाथ टैगोर ने 'वाल्मीकी प्रतिभा', मायार खेला, 'राजा और रानी', 'चित्रांगदा', 'रक्तकरवी', 'नटीर पूजा' आदि गीति नाट्य और सांकेतिक नाटकों की भी रचना की है। बंगला नाटक में रवीन्द्रनाथ टैगोर के हाथों एक नया मोड़ ग्रहण किया। उन्होंने मानव जीवन के अन्तराल का दर्शन किया और एक रहस्य के पर्दे के पीछे के सत्य को पकड़ खुले जगत के मूर्त अस्तित्व में प्रवेश पाकर उसे यथार्थ सौन्दर्य, यौवन और प्रेम के जीवन देवता के रूप में उद्धाटित किया। काव्य, स्वर, नाट्य तथा नृत्य के चतुरंग प्रवाह से युक्त इन नाटकों में रविन्द्रनाथ टैगोर की शिल्प कला तथा बहुमुखी प्रतिमा का प्रकाशन हुआ है।

रवीन्द्रनाथ ने आधुनिक बंगला साहित्य में छोटी कहानी की सृष्टि करके एक नवीन तथा प्रधान-धारा का परिवर्तन किया। उनकी सारी कहानियां 'गल्पगुच्छ' में संकलित हैं। सत्येन्द्र के अनुसार 'उन्होंने लगभग सौ कहानियां लिखीं। उनकी कहानियां सामान्य स्त्री पुरूष के जीवन की सामान्य घटनाओं पर खड़ी की गईशें इनमें विषय वैविध्य ही नहीं शैलीगत वैविध्य औ उद्धाटित हैं

'चोखेर बालि', 'नौका डुबी', 'गोरा', 'शेषर कविता','राजिष' आदि रवीन्द्र नाथ टैगोर के प्रसिद्ध उपन्यास हैं जिसमें उन्होंने एक अनुकरणीय स्वक्रीयता का परिचय दिया। टैगोर ने प्रहसन भी लिखे। 'चिर कुमार सभा' उनका एक बहुत ही प्रसिद्ध प्रहसन है।

निबन्धों के क्षेत्रों में भी उनकी देन बहुत महत्वपूर्ण है। 'शिक्षा',

वी. एस. नरवणे , माडनं इंडियन थाट ( मद्रासः ऐशिय पविलिशिंग हाउस, १६६६) पृ॰ १९५

सत्येन्द्र बंगला साहित्य का सक्षिप्त इतिहास ( उत्तर प्रदेशः लखनऊ हिन्दी समिति सूचना विभाग, १६६८.) पृण्ट.२३६

'भारतवर्ष', आत्म शक्ति', 'स्वदेश', 'समाज', 'शान्ति' आदि उनके समस्या मूलक तथा दार्शनिक निबन्धों के संकलन है। 'जापान यात्री', 'वशियार चिठि' आदि म्रमर गाथाएं हैं। 'जीवन—स्मृति' उनकी आवेग मूलक गद्य रचना का सर्वेश्रेष्ठ निदर्शन है। 'प्राचीन साहित्य', 'लोक साहित्य' 'आधुनिक साहित्य', 'साहित्य' तथा 'साहितयेर पथ' उनके साहित्य तत्व विषयक निबन्धावली संग्रह हैं। इन साहित्य विषयक निबन्धों में उन्होंने रस, सौन्दर्य ओर वृहत् जीवनादर्श के आधार पर भारतीय साहित्य विचार का नवीन ढंग से प्रस्तुत किया है।

इस तरह साहित्य सृजन में पारंगत किव ने अपनी सृजन कला से साहित्य के क्षेत्रों का उज्जल बनाया है। सक्षेप में रिवन्द्रनाथ ने बंगला भाषा को जो कुछ दिया है उसकी तुलना नहीं है। उनकी प्रतिभा के वरद स्पर्श से बंगला भाषा को जो संगीत और नवीनयता प्राप्त हुई, यह अतुलनीय है। मन्मथनाथ गुप्त के शब्दों में 'बाद में बंगला को शायद और रवीन्द्रनाथ के समान प्रतिभाशाली पैदा करने का गौरव प्राप्त हो किन्तु बंगला भाषा को रवीन्द्रनाथ जिस प्रकार बदल गए उसे बदलने, बनाने का गौरव फिर किसी को नहीं मिलेगा

रवीन्द्रनाथ टैगोर की भारतीय संस्कृति के प्रति अनन्य निष्ठा थी। अतएव उनके काव्य का प्रमुख वर्ण्य विषय भारतीय संस्कृति के विविध रूप है। उन्होने भारतीय संस्कृति के विराट स्वरूप को निकट से समझकर आत्मसात किया। 'शान्ति निकेतन' की स्थापना से कवि का यही उद्देश्य सर्वोधिक सफलीभूत हुआ जिससे रवीन्द्र भारतीय संस्कृति के प्रतिनिधि बने और विश्व मानव भी।

रवीन्द्रनाथ के लिए भारतीय संस्कृति कोई ऐतिहासिक दारतावेज नहीं अपितु भारतीय संस्कृति विश्व के दरबार में अपना योग्य व गौरवपूर्ण स्थान लेने वाली चैतन्य को एक विशिष्ट और जीवित अभिव्यक्ति थी। उन्होनें भारतीय संस्कृति के स्थायी और प्राणवायी तत्वों को स्वीकार किया।

टैगोर ने केवल अपनी संस्कृति ही नहीं वरन् हर एक राष्ट्र या संस्कृति के प्रति आदर का भाव प्रकट किया क्योकि उनके विचार में मनुष्य जाति सर्वत्र समान है।

भारतीय संस्कृति में जाति—पाति के भाव तथा उंच नीच के भाव को स्वीकार करने वाला अधिकारवाद भी आता है। रवीन्द्रनाथ जी स्वयं जन्म से गन्यथनाथ गुप्त , बंगला साहितय –दर्शन (नई दिल्ली सरता साहित्य मंडल, १६६०)

ब्राह्मण थे उन्होंने अपने दर्शन या समाज व्यवस्था की कल्पना में वर्ण—व्यवस्था को कोई स्थान न दिया । इस दृष्टि से उन्होंने शान्ति निकेतन के लिए 'ब्रह्मचर्याश्रम' नाम रखा था। इतना ही नहीं उन्होने संस्कारों को आगे करके उन्होनें इन संस्कारों को दीक्षा का रूप भी दिया था। स्वयं दीक्षा लेकर दूसरों को उन्होंने दीक्षा दी थी।

रवीन्द्रनाथ टैगोर की उपासना जीवन देवता की थी, जीवन के मांगल्य और विश्व मानव की थी। उन्होंने द्वैत, अद्वैत और विशिष्टाद्वैत इन तीनों के झगड़े में पड़ने की बजाए तीनों के बीच सुन्दर समन्वय किया। उन्होंनें मधुरा भिक्त का विशुद्ध स्वरूप प्रस्तुत किया। उन्होंने जो पौराणिक आख्यान तथा लोक कथाएं, बौद्धों की जातक कथाएं मनुष्य के हित के लिए भी उन्हों लिया।

काका साहब कालेकर के शब्दों में रवीन्द्रनाथ में अन्यान्य भारतीय परम्परा का जीवन, चिन्तन और कथन का रसायन मिलता है। रवीन्द्रनाथ की सिद्धि इसी में है कि उनकी रचनाओं में भारत का विशाल चित्त और उदार हृदय व्यक्त होता है $^{\mathbf{0}}$ ।

अतः रवीन्द्रनाथ ने भारतीय संस्कृति का सर्वोच्च आर्दश, उसकी सुन्दरता का गान अखण्ड गया है। यही नहीं उन्होने भारतीय संस्कृति के उज्जवल स्वरूप को यूरिप के सामने विशव किया । इस दृष्टि से रवीन्द्रनाथ हमारी परम्परा-समृद्ध भारतीय संस्कृति के महान् उद्गाता हैं। वे हमारी संस्कृति के सबसे बड़े दूत हैं और सांस्कृतिक परिचय बढ़ाने का ओर समन्वय सिद्ध करने का काफी हद तक कार्य उन्हीं के हाथों हुआ।

निष्कर्ष रूप में हम कह सकते हैं कि भारतीय चिन्तन परम्परा में रवीन्द्रनाथ टैगोर का स्थान विशिष्ट है। वे भारतीय परम्परागत वर्ष में कवि थे, द्रष्टा थे, लौकिक ओर दिव्य के बीच सेतु के समान थे। उनकी प्रतिभा ने जिस—जिसका स्पर्श किया, उसी को अपनी प्रतिभा से समृद्ध किया। अपने नाम को सार्थक कर उन्होंने रिव की ही भाँति अपने युग को आलोक और उष्मा दी, अपने देश की भौतिक एवम् मानसिक भूमि को जीवन दिया, चिन्तन के अपरिचित क्षितिजों का उद्धाटन किया और पूर्व एवं पश्चिम की खाई पर सेतु बांधा । आज वाणी के विशाल मन्दिर में कविता शिल्प के सर्वोत्तम

काका साहव कालेकर, युगमूर्ति (अजमेर: जय कृष्ण अग्रवाल, १६६६) पृ०, ३६१

<sup>😉 -</sup> कृष्ण कुपलानी स्वीन्द्रनाथ एक जीवनी (आगराः शिवलाल अग्रवाल एण्ड कम्पनी,१६६८) पु.३

कलाकार रवीन्द्र ही समझे जाते है। पन्त ने रवीन्द्र की महत्ता स्पष्ट करते हुए कहे है..... "निरसन्देह रवीन्द्रनाथ जैसे महान् कलाकारों तथा जीवन-द्रष्टाओं की आत्मा को गढ़ने के लिए इतिहास को सहस्रों वर्ष तक शुभ रस पीठिका पर अक्श्य साधना करी पड़ती है, जिससे रवीन्द्रनाथ की कौटि के 'रसो वै सः' पुरूष का अवतार तथा अभार्व होता है  $\bullet$ 

00000

प्रोफेसर हिन्दी विभाग गुरू नानक देव येनिवर्सिटी अमृतसर–१४३००५

#### हिन्दी कथा-साहित्य में महिलाओं का योगदान

•डॉ. दिलशाद जीलानी

किसी भी साहित्य का इतिहास देखने से ज्ञात होता है कि साहित्य के विकास में पुरूषों के समान ही महिलाओं का भी योगदान रहा है। यद्यपि साहित्य के विकास में महिला का योग दान, उसके भावनात्मक जगत के अस्तित्व की कहानी है जिसे कभी उसने मौन होकर कहा और कभी व्यक्त शब्दमय रूप में। लेकिन भारतेन्दु युग में लेखिका के रूप में महिला की रिथति दयनीय थी। कारण स्पष्ट है..... नारी शिक्षा की कमी और उसका सामाजिक कार्य-क्षेत्र के सर्वागीण अनुभव का अभाव। द्विवेदी युग के आरम्भ में सर्वप्रथम बंग महिला उर्फ श्रीमती राजेन्द्र बाला धोष ही थीं, जिनका कथा-साहित्य में नामोंल्लेख मिलता है, किन्तु विकास काल में उषा देवी मित्र, सुभद्रा कुमारी चौहान, कमला चौधरी, कंचनलता सब्बरवाल आदि अनेक महिला लेखिकाओं ने अपने अमूल्य योगदान द्वारा हिन्दी कथा-साहित्य में विशिष्ट योगदान देना आरम्भ किया। यह सही है कि खन्त्रता से पूर्व नारी को त्याग और आदर्श की मूर्ति के रूप में ही चित्रित किया जाता है। उसे हर स्तर पर पीड़ित ही होना पड़ता था। उषा देवी मित्रा की कहानियां के अधिकांश नारी पात्र त्याग की भावना लिये हुए हैं, विरह में आँसू और आहें छोडती हैं। इसी प्रकार अन्य लेखिकाओं ने नारी के बलिदान की कहानियाँ ही लिखी। लेकिन धीरे-धीरे देश की स्वतन्त्रता के साथ-साथ महिला-लेखिका के मस्तिप्क का भी विकास हुआ। उनका अनुभव क्षेत्र सीमित न रहकर के विस्तृत हुआ । इस अनुभव में उसने अपने आसपास के तथा अपने परिवेश का चित्रण किय। और वह परिवेश है उनका अपना ही नारी जीवन का चित्रण

महिला लेखिकाओं ने नारी होने के कारण नारी की विभिन्न समस्याओं को ही अपने कथा—साहित्य का आधार बनाया है। इन्होंने अपने आस पास के परिवेश में स्थित नारी—जीवन की सूक्ष्म—से—सूक्ष्म संवेदनाओं को यथार्थमय भाषा में अभिव्यक्त किया है। यह इन महिला—कथाकारों की विशिष्ट देने है। इसी के फलस्वरूप इन लेखिकाओं का कथा संसार नायिका—प्रधान बन गया है।

नारी होने के कारण इन्होंने मानसिकता से पीड़ित नारी का

यथा-तथ्य चित्रण किया है। लगभग सभी लेखिकाओं ने मनोविज्ञान को आधार बनाकर अपनी रचनाएँ लिखी है। क्योंकि आधुनिक युग संधर्ष का युग है और यह संधर्ष मनोवैज्ञानिक परिस्थिति में जन्म लेता है। इन्होंने मनोवैज्ञानिक कथाओं की संरचना करके तथा सूक्ष्म यथार्थ रूप का चित्रण करके अतियथार्थवादी कथा-साहित्य को अपनाया है। इन्होंने नारी मनोविज्ञान को अधिकांशतः लिया है जिसमें नारी -जीवन की विसंगतियों को बड़ी गहनता से आत्मसात् किया गया है। नारी मानसिकता को लेकर इस काल के अनेक उपन्यास देखने को मिलते हैं, जैसे....कृष्णा सोबती कृत "सूरज मुखी अंधेरे के" उपन्यास में लेखिका ने नारी की नियति और नियति से उसकी लडाई एवं उसकी बेबसी को उभारना चाहा है। एक नारी छोटी-सी घटना के कारण कितनी उत्तेजित एवं कुठित हो जाती है यही इस उपन्यास मे लेखिका के कहने का उद्धेश्य है। जबकि मृणाल पाण्डे कृत "विरूद्ध" में आधुनिक नारी के मानसिक संधर्ष को उभारा गया है। नारी होने के कारण लेखिका ने नारी-मन में डुबकी लगा कर नारी के अन्तर्विरोधों का सशक्त चित्रण किया है। उषा प्रियम्वदा कृत ''रुकोगी नहीं राधिका'' उपन्यास में एक भारतीय नारी की द्विधा को आधार बनाया गया है जो अपनी दिशा तय नहीं कर पाती । इस उपन्यास में राधिका के माध्यम से मध्यवर्गीय नारी के मानसिक तनाव का विश्लेषण किया गया है। मेहरून्निसा परवेज कृत ''आँखों की दहलीज'' उपन्यास आधुनिक नारी के अन्तः संधर्षों को लेकर चलता है। इसमें नारी के सहज संतति-प्रम का अतृप्त रह जाना ही कथा का मूल बिन्दु है। इसके अतिरिक्त नारी की सामाजिक विवशताओं, आन्तरिक समस्याओं को एवं बदले हुए युग के रचर की कथा हमें शिवानी के " भैखी", उपा प्रियम्वदा के "पचपन खम्भे लाल दीवारे", रजिया फसीह अहमद के "तारा", रजनी पनिकर के ''दूरियाँ'' आदि उपन्यासों में भी देख सकते हैं। इस प्रकार अपनी समूची परिणतियों के साथ अलग-अलग दायरे की नारी की पहचान ये उपन्यास कराते हैं।

जबकि पति-पत्नी के संबन्धों में ऊब का मनोवैज्ञानिक चित्रण मृदुला गर्ग "उसके हिरसे की धूप" उपन्यास में हुआ है। इसके अतिरिक्त कृष्णा अक्टिंग्री कृत "बौनी परछायाँ" एवं "बात एक औरत की" और दीप्ति खंडेलवाल कृत "प्रिया" एवं "कोहरे" आदि मनोवैज्ञानिक उपन्यास उल्लेखनीय है।

इन लेखिकाओं ने बाल - मनोविज्ञान का सही अंकन भी अपने

कथा--साहित्य में किया है। मालती जोशी कृत "पराजय" कहानी--संग्रह वाल मनोविज्ञान पर आधारित है तथा मृणाल पांडे की "खेल" कहानी भी बच्चों की मानसिकता में असमानता के सूत्रों की अच्छी मनोवैज्ञानिक कहानी है। जबिक मन्नू भंडारी का "आपका बंटी" एक खासा मनोविशलेषण परक उपन्यास है। परिस्थितियों के तूफान में पडकर व्यक्ति कितना असहाय बन जाता है, यह बात इस उपन्यास के माध्यम से स्पष्ट हो जाती है। इस उपन्यास की सर्जना के पीछे लेखिका का मूल उदेश्य, वास्तव में यही दिखाना है कि पति-पत्नि के बीच अलगाव की स्थिति के पैदा होने से उनकी संतान की कितनी दयनीय दशा हो जाती है।

वस्तुतः महिला कथाकारों के कथा—साहितय पर मनोविज्ञान ने एक विस्तृत क्षेत्र पर अपना आधिप्तय जमाया है। क्योंकि महिलायें पुरूष की अपेक्षा अधिक संवेदनशील होती हैं। इस लिये इन्होंने मनोविज्ञान के सूक्ष्मतम तत्वों को अपने कथा—साहितय में स्थान देकर महान्तम साहित्य को जन्म दिया है। यह अपने आप मे इनकी महान उपलब्धि है।

महिला कहानीकारों ने काल्पनिक वस्तू रिथति को महत्व न देकर भोगे हुए अनुभव के आधार पर अपनी कहानियों की रचना की है। मन्नू भंडारी मूलरूप से नारी जीवन की ही कथाकार हैं। लेखिका ने अपनी लिखित कहानियों में नारी को धर की चारदीवारी से निकाल कार कर्म-क्षेत्र में ला खड़ा किया है। इन्होंने आधुनिक युग में बदलते हुए सन्दर्भों के साथ नारी की वैयक्तिकता और अस्मिता की खोज की है। आज आधुनिक एवं शिक्षित नारी अपने ही परिवेश में संघर्षमय जीवन से जूझ रही है। इसका उत्कृष्ट उदाहरण हमें इनके 'यही सच है' कहानी-संग्रह में देखने को मिलता है। सिम्भी हर्षिता ने भी यथार्थ के धरातल पर अपनी कहानियों की रचना की है। इनके पात्र आधुनिक युग के अन्तः बाह्य द्वन्द्व के शिकार हैं। ये हमसे किसी तरह की सहानुभूति एवं करूणा की मांग नहीं करते, बल्कि हमें अपने साथ जोडे लेते हैं। इनके ''कमरेंगेबन्द आभास'' कहानी - संग्रह में पात्र अपने परिवेश की विडम्बनाओं, विसंगतियों एवं विद्रूपताओं से उभरे हैं। इसके अतिरिक्त ममता कालिया, शिवानी, सूर्यबाला, मालती जोशी आदि महिला कहानीकारों ने भी अपने अनुभव के आधार पर भोगे हुए यथार्थ का चित्रण कहानी द्वारा प्रस्तुत किया है।

महिला-कथाकारों ने समय की लकीरों से हटकर अपने अलगाव की धोषणा की और स्वतन्त्र लेखन का विकास किया है। इन लेखिकाओं ने गारी की यौन—भावना की अभिव्यक्ति और परिणित को बड़े " बोल्ड" और विश्वस्त ढंग से चित्रित किया है। जिनमें दीप्ति खण्डेल्वाले मेहरून्निसा परवेज, मन्नू भंडारी, ममता कालिया, उषा प्रियम्वदा, जमीला हाशमी, नासिरा शर्मा, कृष्णा सोवती, डॉ. कृष्णा अफ्रिहोत्री आदि लेखिकाएं उल्लेखनीय है। इन्होंने भावुकता से बचकर तटस्थ दृष्टि से हर स्थित का चित्रण किया है, जिससे इनकी कृतियों में अश्लीलता खुलकर आ गई है। इस सन्दर्भ मे कई आलोचक कहते है कि महिला कथा—साहित्य की अभिव्यक्ति अश्लील है। लेकिन यह कथन सटीक ठहरता नहीं है। क्योंकि अमर कथाकार जीवन की वास्तविकताओं को चित्रित करने के लिए ऐसी स्थितियों का चित्रण करता है जो अश्लीलता की कोटि मे आती है, तो क्या वह अश्लील समझी जाएगी कभी नहीं———फिर तो सम्पूर्ण महिला कथा—साहित्य अश्लील ही माना जाएगा। क्योंकि मिहला कथा—साहित्य के सम्पूर्ण महिला कथान साधा में तथा—कथित अश्लील यथार्थ को अपने कथा—साहित्य में प्रश्रय दिया है। इसके साथ नारी—जीवन की सामाजिक परिस्थितियों में निरन्तर संधर्ष और उनसे जुड़ाना भी इन कथाकारों की नियति रही है। इन प्रत्यों का चित्रक्षे करने में इनकी अत्यधिक सफलता मिली है।

अधिकार महिला-कथाकारों की कृतियों की कृतियों में कथानक का अभाव एवं तत्वों का विघटन मिलता है। इनकी कृत्यों का मूल्यांकन कथा-तत्वों के सीमित कठधरों में नहीं किया जा सकता । इन्होंने कथानक की अपेक्षा कथ्य को उभारा है। इसका सशक्त उदाहरण कृष्णा सोवती का उपन्यास ''जिन्दगीनामा'' है। जबिक कई उपन्यासों में हम कथावस्तु का सुगठित रूप भी पाते हैं। इनमें हम रजनी पनिकर के ''काली लडकी'' सूर्यबाला के ''मेरे सिंधपत्र'' कृष्णा अग्निहोत्री के ''टपरे वाले'' आदि उपन्यासों को ले सकते है। कहीं—कहीं पर महिला कथाकारों ने घटनाओं पर बल न देकर मनोवैज्ञानिक आघात्—पतिघात को ही महत्व दिया है इस सन्दर्भ में हम ममता कालिया कृत '' बेधर'' उपन्यास की संजीवनी एवं कृष्ण सोबती कृत '' सूरज मुखी अंधेरे के'' उपन्यास की रत्ती को देख सकते है। इन लेखिकाओं ने अपनी समस्त असंगतियों एवं विसंगतियों को लेकर चरित्र को उभारने के साथ—साथ परिवेश को भी मुखरित किया है इस प्रकार महिला कथा—साहित्य में शिल्प के नये—नये प्रयोग देखने को मिलते है। इन प्रयोगों का ध्येय कथा—साहित्य को युग—चेतना के अनुरूप बनाना है।

महिला कथा-लेखिकाओं ने प्रत्येक क्षेत्र में अपनी लेखनी चलाई है तथा प्रत्येक विषय के प्रति आदर्श के आवरण को छोड़कर यथार्थ चित्रण के द्वारा अपने कथा—साहित्य को प्रसतुत किया है और इसमें इनको सफलता भी मिली है। इनके कथा—साहित्य में नवीन मूल्यों की स्थापना हुई है। जहाँ एक ओर धार्मिक और समष्टिगत मूल्यों का उत्तरोतर हास होता जा रहा है वहीं वैयक्तिक मूल्य बड़ी तेजी से स्थापित हो रहे हैं। इन्होंने प्राचीनता से मुक्त होकर, निर्मम जीवन की जटिलता को पहचानते हुए नये शिल्प के आयामों की खोज की है। इन्होंने अपनी संवेदना को व्यक्त करने के लिए नवीन शब्दावली का सहारा लिया है, नये मुहावरे ढूँढे है। वातावरण को प्रतीको, विम्बों, तथा संकेतो से उभारा है। महिला लेखिकाओं ने पेंटेसी द्वारा पात्रों की मनः स्थिति को स्पष्ट किया है, विम्बों द्वारा चित्रात्मकता उत्पन्न की है, सांकेतिकता द्वारा अपनी बात को व्यापक अर्थ प्रदान किया है।

महिला—कथाकारों ने आधुनिक जीवन की संवेदना को पहचानने की चेष्टा की है। इन्होंने परिवेश को पहचान कर उसमें जीते—जगते व्यक्ति की नियति को पहचाना है। यही कारण है कि इनके उपन्यास और कहानी पढ़ते— पढ़ते हमें अपने जीवन की ही झलक दिखाई देती है, हमें वंह वास्तविकता मिलती है जो हमादे आस—पास बिखरी हुई है, वे सत्य मिलते है जिनका हमारे जीवन से अभिन्न सम्बन्ध है तथा वे कुण्ठाएँ एवं ग्रन्थियाँ मिलती है जिन्हें हम भयवश किसी के सामने प्रकट नहीं कर पाते । इन कथा — लेखिकाओं ने जीवन के सभी प्रत्ययों को ईमानदारी से प्रस्तृत किया है।

देश की वर्तमान स्थिति में नारी का किस प्रकार शोषण हो रहा है, किस प्रकार वह मानव—सभयता के बीच पिसती जा रही है, इसके प्रति कथा—लेखिकाओं का आक्रोश उभरा है। साथ ही वर्तमान स्थिति के उन धिनौने सत्यों का पर्दाफाश भी किया है जो धर्म की आड में हो रहा है, उस अंधी राजनीति को उभारा है जिसकी चक्की में पिसकर हजारों बेगुनाह मारे जा रहे है। इसके अतिरिक्त इन्होंने मध्यवर्गीय विवशता और धुटन को उभार कर अपनी कितयों द्वारा उसका सफल चित्रण भी किया है। इस प्रकार इनके कथा—साहित्य में नारी सम्बन्धी परम्परित्र मान्यताओं, अवधारणों, और मानसिकताओं में पर्याप्त अन्तर आया है। ओदम युग के खुले स्वच्छन्द वातावरण, वैदिक युग के उच्चासून और मध्ययुगीन परतन्त्रता के बाद आधुनिक युग की बौद्धिकता में नारी क्या कर रही है कभी समाज से, कभी पुरूष से, कभी खुद से वह कभी प्रश्न पूछती है तो कभी प्रश्न वन जाती है।

भविष्य बहुत ही उज्जवल है। महिलाओं की संवेदनशील—दृष्टि अन्तबाह्य व्यक्ति का सम्पूर्ण चित्रंकन करने में सफल हुई है। इनके द्वारा जिस कथा—साहित्य का निर्माण हो रहा है वह अधिक व्यावहारिक एवं उपयोगी है। यह कहना उचित ही है महिलाओं का अनुभव मानव—जीवन को कर्तव्य—परायण बनाने में सहायक सिद्ध होगा। अतः हम देखते है कि हिन्दी कथा — साहित्य के विकास में महिलाओं का योगदान पहले जैसी भी रहा हो परन्तु आजकल कथा—साहित्य के विकास में इनका योगदान उत्तरोत्तर बढ़ता ही जा रहा है। यह महिला कथा—साहित्य की प्रगति की दिशा में शुभ संकेत है।



## नई कहानी में परिवारिक विधटन

🗖 डॉ. मुश्ताक अहमद डार

पूंजीवादी व्यवस्था के अर्न्तगत हर व्यक्ति सामाजिक तथा आर्थिक दृष्टि से स्वाधीन रहने के लिए प्रयत्नशील है। इस प्रकार से पूंजीवादी व्यवस्था ने व्यक्तिवादी व्यवस्था का रूप धारण कर लिया। इस में व्यक्ति अपने बुज़र्गो पर आश्रित न रह कर अपना मार्ग खंय निर्मित करने के लिए इच्छुक रहता है, भले ही इस के निर्माण में उसे कितना ही कष्ट सहना पड़े अथवा अपनों या अपने देश से कटना भी पड़े। किन्तु वह इन सभी यातनाओं को स्वीकारते हुए अपनी इच्छानुकूल प्रयासरत रहता है । भारत देश में यह नई परिवारिक व्यवस्था स्वतंत्रता के पश्चात् मुख्य रूप से देखने को मिली। नई कहानी में इस नई परिवारिक व्यवस्था के गुणों और अवगुणों को अत्यन्त सक्ष्मता से देखा गया। परम्परागत भारतीय जीवन मूल्यों एवं विचारधारा के विपरीत पाश्चात्य् जीवन मूल्यों का गहरा प्रभाव पडा। परिणामतः अलगाव, अकेलेपन, असंतोष, अजनवीपन तथा आत्म केन्द्रीय प्रवृति ने आम भारतीय को प्रभावित किया। स्वतंत्रता के पश्चात देश में होने वाले नगरीकरण. औद्योगीकरण आदि से विभिन्न सामाजिक तथा आर्थिक समस्याएं उत्पन्न हो गयीं। जिन के फलस्वरूप मानव-चरित्र, भावनाओं, विश्वासों तथा पारस्परिक सम्बन्धों में परिवर्तन आने लगे। पारस्परिक प्रेम सदभाव तथा सहयोग जैसी भावनाओं के लिए हमारे जीवन में कोई मूल्य नहीं रहा। हम केवल 'आत्म' तक सीमित होकर रह गये।

'नई कहानी में अत्यन्त ईमानदारी के साथ जीवन--अनुभव, परिवेश की यर्थाथता एवं संवेदनशीलता को प्रस्तुत किया गया है। इस प्रकार से जहां नई कहानी में यान्त्रिकी युग की विषय परिस्थितियों में जूझते हुए व्यक्ति की आन्तरिक पीड़ा, मानसिक अन्तर्द्धन्द्व, टूटन, निराशा, घुटन, उत्कंठा तथा व्याकुलता का चित्रण हुआ है वहीं पारिवारिक विधटन का भी चित्रण किया गया है। आर्थिक स्वाधीनता की प्रवल इच्छा तथा सम्बन्धों के स्थापित नैतिकता का विधटन इस के मूल कारण हो सकते है, किन्तु जो जटिलता, गूढता, मानसिक द्वन्द्व और पीड़ा है उसके पीछे कई अन्य कारण भी है। ''पत्नीत्व, मातृत्व नारी जीवन की चरम परिणित न होकर अब केवल एक

सामाजिक आत्म—निर्भरता मात्र रह गये है। एक स्त्री और पुरूष दोनों ने एक दूसरे के महत्व को नकारा और जिसके परिणा स्वरूप परिवार भी असंतोष और धुटन को महसूस करने लगे।

व्यक्ति न जिस नये परिवेश को आधुनिक अथवा वैज्ञानिक होने की संज्ञा दी वह वारतव में छल-कपट, रवार्थ आदि से पूर्ण है। इन्हीं तथ्यों को दृष्टि में रख कार नये कहानीकोरों ने परिवारिक विधटन के विभिन्न चित्रों को उकेरा। महिला तथा पुरूष कहानीकारों ने इस समस्या का अपनी कहानियों का विषय वनाया। उषा प्रियंवदा, मन्नू भण्डारी, मृणाल पाण्डे, राजी सेठ, सूर्य बाला, चन्द्रकान्ता तथा कमलेश्वर, निर्मल वर्मा, राजेन्द्र यादव, महीप सिंह आदि ने अपनी कहानियों में इस का चित्रण किया है। व्यक्ति भरे समाज अथवा परिवार में रहते हुए भी इस विधटन का शिकार होता दिखाई देता है। वह अजनबीपन और व्यर्थता के बोध से जूझता है। इस प्रकार की स्थिति को कभी अपने ही घर और परिवार के परिवेश में तो कभी दूसरे परिवेश के लोगों के मध्य सहना पडता है। 'वापसी' (उषा प्रियंवदा) 'तीसरा आदमी' (मन्नू भण्डारो) 'बदली बरस गयी' (कृष्ण सोबती) तथा कई अन्य कहानियां इस का प्रमाण हैं। एक और नई महिला कथाकार चन्द्रकान्ता की कहानी "एक और परदेश", "शेष होता सम्राज्य" तथा "देश काल" कभी इस विधटन का कारण स्त्री अथवा पुरूष के अनैतिक सम्बन्ध बन जाते है। इन में से यदि कोई भी पर-पुरुष अथवा पर-नारी से अनैतिक सम्बन्ध स्थापित करता है तो परिवार में अलगाव घटन और तनाव का वातावरण जन्म लेता है जिस के कारण सम्बन्धों में नैतिक पतन उतन्त होता है। एक दूसरे पर विश्वास उठने के कारण परिवार टूटते हैं। यद्यपि कहीं -कहीं पर अपराध बोध से पीडित होकर पश्चाताप भी किया जाता है। किन्तु प्रायः इस के दुष्परिणाम ही अधिक होते हैं।

मन्नु भण्डारी की ''उँचाई'', ''तीसरा आदमी'' तथा मृदुला गर्ग की ''वितृष्णा'' सूर्यवाला की ''रक्षा कवच'' चन्द्रकान्ता की ''अनावृत'' , ''मलवा'' आदि कहानियां इसी प्रकार के संदेश को अभिव्यक्त करती हैं।

मनुष्य एक सामाजिक प्राणी है। समाज से अलग व्यक्ति की कलपना भी असंभव है। सामाजिक सम्बन्ध सापेक्षता पर आधारित होते है। इसमें दो व्यक्ति एक दूसरे से पारस्परिक अपेक्षाएं रखते है। जैसे माता-पिता, पति-पत्नी, भाई बहन, पिता-पुत्र, स्वामी-सेवक, मित्र-मित्र आदि। सब लेग एक दूसरे से सहयोग की अपेक्षाएँ रखते है। किन्तु आधुनिक युग मे भौतिक मूल्यों के अनुरूप इन सम्बन्धों में पवित्रता, त्याग, सहयोग, सहनशीलता, आदि का अभाव हो गया है। 

ब्यक्ति की आत्मकेन्द्रीय प्रवृति ने इन सम्बन्धों को खोखला बना दिया । भाई बहन तथा बहन—बहन के मध्य तथा अन्य सम्बन्धों के मध्य अब एक दीवार सी खड़ी हो गई है किन्तु इस दीवार का मुख्य कारण समाज में व्यक्ति की आर्थिक स्थिति है। "जिन्दगी और गुलाब के फूल" उषा प्रियंवदा की एक ऐसी ही कहानी है कि जिस में नौकरी करने वाली बहन के कारण घर में बेकार भाई का महत्व कम हो जाता है। भाई के प्रति घर के अन्य सदस्यों का प्यार, सम्मान, आदर सब कम हो जाता है। परिणामतः भाई अपने ही घर में अब और तनाव को महसूस करता है। तनाव के इस वातावरण से घर के अन्य सदस्य भी जूझते हैं।

आध्निक युग में आर्थिक दृष्टि से त्रस्त व्यक्ति अपने सम्बन्धों के दायित्व का पूर्ण निर्वाह नहीं कर पाता है। संयुक्त परिवार के विधटन के जो संकेत स्वतंत्रता पूर्व की कहानियों में मिलते थें अब स्वतंत्रता के पश्चात इस समस्या का चित्रण अत्यन्त सूक्ष्मता के साथ किया जा रहा है। रोजी -रोटी की तलाश में व्यक्ति को देश -विदेश की यात्रा करनी पड़ी। अपने लोगों तथा अपने गाँव और नगर से कटना पडा। अधिक लोगों की जीविका चला एक व्यक्ति के वस की बात नहीं है। इसलिये परिवार अलग होने लगे। अर्थ को जुटाने की कोशिश में व्यक्ति अपने लोगों से दूर होता गया। चन्द्रकान्ता की कहानी "एक और परदेस" इसी तथ्य को उकरता है। मनीष विदेश में नौकरी करने के बाद सोचता है कि उस का अपना देश अभी निहायत अविकसित है। "अचानक सब कुछ गलत लगने लगा--- उतनी सारी स्विधाएँ, आर्थिक, सामाजिक! मिलेंगी यहाँ? कुछ पाने के लिए कुछ खोना जरूरी नहीं है क्या? । इसी प्रकार से महीप सिंह की अधिकाश कहानियाँ संबंधों की व्याख्या की कहानियां के साथ साथ परिवारिक विधटन का चित्रण करती हैं। "पडोसी", "बडे भैया", "सुबह के फूल", "पारदर्शी दीवार" आदिी ऐसी ही कहानियाँ हैं।

"परादर्शी दीवार" भाईयों में आये आर्थिक अन्तर को अभिव्यक्त करती है जो उन के बीच दूरी की एक ऐसी दीवार —खडी कर देता है कि "उस में से होकर वे एक—दूसरे को देखते— पहचानते तो थे किन्तु निकट नहीं आ पाते थे" । इस प्रकार से यहाँ परिवारिक विधटन का चित्रण हुआ।

आध्निक हिन्दी कहानी - भगवानदास वर्मा, पृ० ६४

७- कोठं पर कागा' (कहानी-सग्रह) एक ओर परदेस - चन्द्रकांता, ७६-८१

कहने का आश्य यह है कि परिवारिक व्यवस्थाके सामान्य गुण — पारस्परिक प्रेम, सदभाव, एवं सहयोग भावना के मूल्य समाप्त होते जा रहे है। अब व्यक्तिवादी परिवार में अकेला व्यक्ति उन सभी समस्याओं और विषमताओं को अकेले झेलने के लिए अभिशप्त है। वह अपने दिल की बात किसी और से नहीं कह पाता है क्योंकि उसे सब अजनवी लगने लगते है। यह आज के व्यक्ति की एक बहुत बड़ी विडंबना है। अब परिवार नामक संस्था ही समाप्त होने जा रही है। धीरे—धीरे सम्बन्धों की डोर हमारे हाथ से छूटती जा रही है। और अब सभी सम्बन्ध व्यवसायिक बनते जा रहे हैं। नई कहानी मे इसी तथ्य को विभिन्न रंगों में प्रस्तुत किया जा रहा है।

...

# 'नई कहानी' की भाषा में नवीनता

🗖 डॉ. सुखबीर कौर

भाषा एक ऐसा माध्यम है जिसके द्वारा हम अपने विचारों का सुबोध गम्य रूप मे आदान-प्रदान करते है। भाषा सहज, सुबोध और भावानुकूल होनी चाहिए किन्तु साहितय मे आकर यह कुछ और विचार पा जाती है और युग संदर्भों, प्रयोगों और साहित्यक अनिवार्यताओं से जुड़ कर जीवन के सत्यों का उद्धाटन करती है।

. आज की कहानी में प्रयुक्त हर शब्द, एक अर्थ रखता है, एक अर्थ विशेष नई कहानीयों में कई बार तो कहानी में प्रयुक्त पंक्ति विशेष से ही समग्र कहानी का अर्थ। मुखरित हो जाता है। 'नई कहानी' में जहाँ वस्तु-बोध का नया रूप उभरा है वहीं भाषा के भी नव-नूतन प्रयोग देखने में आ रहे हैं। "आज के कहानीकार का भाषा सम्बन्धी कोई पूर्वाग्रह नहीं है। प्रमुख तथ्य ही अनुभूति और कथ्य है। कथ्य अपनी भाषा स्वयं ढूँढ लेता है। कथ्य के अनुरूप भाषा के प्रयोग से अनुभूति और भाषा की अभिन्नता स्पष्ट हो जाती है" । अर्थात प्रत्येक कहानीकार अपने कथ्य के दंग में शब्द चचन करता है, वाक्य विन्यास करता है और प्रत्येक कहानीकार की भाषा की सजावट उसके अपने ढंग से होती है। आज की कहानी क्रमशः यथार्य के निकट आई है जिसके परिणाम स्वरूप बनावटीपन छूटता गया है या यों कह सकते हे व्यर्थ के 'मैनरिज्म' (Manarism) से उत्पन्न बनावटीपन छूटता गया है। व्यर्थ ब्योरों को छोड करके कहानीकार ने सहज, सपाट भाषा को अपनाया है, भाषा जन-भाषा, यानी बोल-चाल की भाषा मे बदल गई है। "यह नयी कहानी की भाषा ही है जिसके माध्यम से महानगरों की आधुनिकता को कलात्मक अभिव्यक्ति दी जा रही है, क्योंकि महानगरीय जीवन इतना जटिल हो गया है कि इसे अभिव्यक्त कर पाना बहुत सहज कार्य नहीं है। मानव-मन की प्रत्येक अनुभूति को आज नयी कहानी में वाणी मिली है। यह वाणी बहुत ही स्पष्ट भाषा में सुनायी दे रही है। इस भाषा में अंनुभूति के साथ-साथ स्वभाविक डॉ मध् सन्धः "कहानीकार निर्मल वर्गा-५०-१३८

कलात्मकता की अस्मिता की रक्षा भी इसी भाषा के माध्यम से हो रही है 0।

स्वतन्त्र के पश्चात जीवन मृल्यों के एंव परम्परागत आदर्शों के विघटन से उत्पन्न भीषण संक्रान्ति ने जन-मानस को परिवर्तित करने में अभृतपूर्व सहयोग दिया तथा मानव जिस मनः रिथित का भोक्ता बना उसमें सभी प्राचीन मान्यताएँ और आदर्श खोखले हो चुके थे। इन परिवर्तित बाह्य स्थितियों में मानव के अरिततव को अभिव्यक्त करने में प्राचीन कहानी की भाषा अक्षम सिद्ध हो चुकी थी। कमलेश्वर जी इसी तथ्य का स्पष्टीकरण करते हुए लिखते है ".....आदर्शी, संदेशों, उपदेशों, आश्वासनों, धन्यवादों, रिश्तों और प्रतिवादों आदि सभी की भाषा उसके लिए झुठी और बेमानी सिद्ध हो चुकी थी। जीवन की गति इतनी तीव्र और संवेदनों की उम्र इतनी क्षणिक हो गई थी कि नये कहानीकार की समझ में नहीं आता था, कि जनता से किस भाषा में बात करे। प्रेम जैसा शब्द इन बदली हुई खितियों मे प्रेम की अनुभृति नहीं देता। पिता आदरणीय और अनुभवी व्यक्ति का प्रतीक ही नहीं रहा। परम्परा गौरव की वस्त् नहीं रही। विश्वास अर्थहीन हो गया। आदमी और औरत का सर्मपण का सम्बन्ध ही बदल गया। इस प्रकार जीवन में सारे प्रतिमान ही परिवर्तित हो गए। नये आयामों के बढ़ने से नए अनुभव सामने थे। जैसी कोमल अनुभूति का नया रूप सामने था। आदरणीय, मान्य, सामाजिक संस्कार बदल रहे थे जैसे बरसों से चल आया आदरणीय पिता अब आदर का पात्र नहीं रहा था। अतः कमलेश्वर जी के अनुसार "एक शानदार अतीत कुत्ते की मौत मर रहा है, उसी में फूटता हुआ एक विलक्षण वर्तमान रू-ब-रू खड़ा है । इस प्रकार नवीन वस्तू बोध के साथ, नीवन आयामों के साथ, नवीन भाषा के प्रयोग के साथ कहानीकार अपनी कहानी में अपनी वात एक नए ढ़ंग और खुले ढ़ंग से कहने को प्रतिबद्ध हुआ। "..... गाडी ने सीटी दी। हिरामन को लगा उसके अन्दर से कोई आवाज निकल कर सीटी के साथ उपर की ओर चली गई। -इ-उ-उ। इ-र- स। छि-ई-ई-छनक"●।

नये कहानीकारों ने जीवन के संक्रमण को पहचाना तथा अपने चिर-परिचित परिवेश की भाषा को अभिव्यक्ति का माध्यम बनाया। स्वतन्त्रता के बाद आये मानव-संबंधों के विधटन से 'नई कहानी' ने अपने कथ्य के

डॉ. कुम० प्रेमपाल- 'नयी कहानी में वैयक्तिक वेतना - पृ० ६४

७- कमलेश्वर 'नई कहानी की भूमिका' : पृ०. २०३

उ- कमलेश्वर: 'नई कहानी की भूमिका' : 90. २०४-२०५

फणीश्वरनाथ रेषुः 'तोसरी कसम': दुमरी-संग्रह, पृ०. १६४

माध्यम से प्रस्तुत किया है। संक्रांति और स्वतन्त्रता के बाद मानव के जो सपने टूटे, उनसे क्षोम उत्पन्न हुआ इससे चारों ओर आंतरिक और बाह्य आवाजें गुंजने लगी। तमाम वातावरण अमूर्त संवेदनाओं, मूर्त विषाद से भर उठा। 'नई कहानी की भाषा ने अपने रूपकार इन्हीं कथ्यों के अनुसार ग्रहण किया। ''उस नर्म सी आहट पर अपने को उछालता देख कर उसे भ्रम हुआ, जैसे वह दो दुकड़ों में विभक्त हो गया हो। अपने दुकड़े देखने का वह आदि हो चुका था है। 'यही कारण है कि विधटन के प्रति मोह की दृष्टि पर आधारित इस समय की कहानियों में संवेदनशील ओर भावुक भाषा का प्रयोग हुआ है। मोहन राकेश की 'एक और जिन्दगी', राजेन्द्र यादव की 'टूटना' और कमलेश्वर की 'दु:खों के रास्ते' आदि कहानियों में भाषा का संवेदनशील रूप मिलता है। यहां कृष्णा अग्निहोत्री का कथन उचित है कि 'भाषा में युग की आत्मा और भावनाएं होनी चाहिए ओर इसी अपनी आवाज़ को सम्पूर्ण सुर से व्यक्त करने की छटपटाहट हिन्दी कहानीकारों मे स्वतन्त्रता के बाद स्पष्ट दिखाई देने लगी थी' है।

'नई कहानी' की भाषा कथ्य की आन्तरिक अभिव्यक्ति का सहज एवं पुष्ट माध्यम है। नई कहानी में विविध मुखी रसमयी भाषा का प्रयोग हुआ जो अपनी वहविद्य मुद्राओं, रंगों , भगिमा और संकेतों के कारण स्पष्ट वन पड़ी है। यह भाषागत वैविध्य है कि एक कहानीकार से पूर्ण साम्य नहीं रखता अर्थात प्रत्येक कहानीकार की अपनी ही भाषा है। उन्होंने प्रेमचन्द्र, जैनेन्द्र, अज्ञेय की व्यक्तिगत भाषा दोनों का परिहर कर अपने आसपास के परिवेश की भाषा को कथ्य की अभिव्यक्ति का माध्यम बनाया। " प्रारंभिक कहानी के प्रकृति चित्रण, विवरण वर्णन, समान्य परिचयात्मक ढंग से होती हुई कहानी मन के भेद तक पहुच गई, कथानकों के नाटकीय एवं संयोजित रूपों से होती हुई रूदि बंधनों से मुक्त होकर भाषा में सश्क्तता आ गई €।" यज्ञपाल, शंगेय राध्व तथा नागार्जन आदि के द्वारा भाषा में एक विचारोत्तेजक संवेदना का समावेज हुआ तथा समाज की शोषणता और नग्नता आदि को चित्रित करने में यह भाषा अधिक सहायक प्रतीत हुई। मन्नू भण्डारी की सटीक विशेषणहीन शब्दावली, कमलेश्वर जी की संवेदनामयी भावकता, राजेन्द्र यादव की कलात्मक साज-संज्जा, फणीश्वरनाथ रेणु की सूक्ष्म ध्वन्यात्मक, निर्मल वर्मा के लम्बे-लम्बे विशेषण तथा मोहन राकेश की गत्यात्मकता आदि

कृष्ण बलदेवः मरी हुई मछलीः मेरा दुश्मन-संग्रह पृ०. ७१

७- कृष्णा अग्निहोत्रीः खांतत्रयोत्तर हिन्दी कहानी : ५०. ५२

कृष्णा अग्निहांत्रीः स्वांतत्रयोत्तर हिन्दी कहानी : पृ० ५५

विविध प्रकार के निजी प्रयोग प्रभावपूर्ण तथा सार्थक दृष्टिगत होते है। युग के साथ जीवन बदलता है तो भाव-विचार बदलते हैं, उनके समझने और समझाने के माध्यम और विचारों को व्यक्त करने के माध्यम भी परिवर्तित एवं विकसित होते हैं। एक माध्यम जब पुराना ओर चुकता हुई दिखाई देता है तो अपने आप विकास क्रम में पुराने पत्ते की जगह नए पत्ते सा नया माध्यम आ जाता है ।

स्वतन्त्रता के बाद के युग में विश्व सभ्यता, शिक्षा, देश की विभिन्न बदलती दिशाओं में जीवन के मूल्य बदले, दृष्टिकोण बदले और मन बदले। इस जटिल युग में मानव का मन अतृप्ति का शिकार हुआ और उसे विभिन्न कुंठाएं धेरने लगी। इन कुंठाओं ओर अचेतन मन के अंतर्द्वन्द्व और संधर्ष को प्रकट करने के लिए वह अधिक गहरी भावाभिव्यक्ति के लिए अकुलाने लगा, या यो कहना असंगत न होगा कि मानव आकाश से धरती की ओर निहारने लगा। उसे अब उच्च वर्ग से अधिक साधारण जीवन भाने लगा। 'नई कहानी की भाषा भावनुकूल भाषा नये तेवर वाली और प्रयोग धर्मा है। इस में विषयों को बोल—चाल बोल शब्द देना, शब्दों को नया अर्थ देने और उनकी व्यंजकता में अभिवृद्धि करने का आग्रह है। नवीन भावों के लिए नवीन भाषा भी चाहिए, इसी दिशा में आज की कहानी ने प्रयास किया और उसमें कहानीकारों की भाषा सरल ओर छोटे—छोटे वाक्यों, मुहावरों और कहावतों, सूक्तियों आदि से पूर्ण है। ''हम में 'कुछ' ऐसा है जो हमेशा अनकहा रह जाता है जो मौन की एकान्त छाया में पलता है और चुपचाप वहीं झर जाता है

सामाजिक चेतना को सफलता पूर्वक संकेतों द्वारा बांधने का प्रयास भी आज की अर्थात् नई कहानी की भाषा ने सफलता पूर्वक किया है।

अंग्रेजीकरण और राष्ट्रीकरण की प्रवृति नयी कहानी में प्रमुख है। अधिकांश कहानीकार मुख्यतः नगरों, महानगरों, देश—विदेश में रहने वाले है। पंजाबी, उर्दू, अंग्रेजी शब्दों और अंग्रेजी वाक्यों का प्रयोग हमारी भाषा का सहज अंग वन गया है। "यह भाषा हिन्दी और हिन्दुस्तानी के विवाद से ऊपर देश में भावात्मक एकता लाने का प्रयास कर रही है "। इसी लिए अंग्रेजी, उर्दू तथा अन्य भाषाओं के शब्दों का मिश्रण है। " हाई डोन्ट यू बिलीव मी, आई लव यू सोमच" । निर्मल वर्मा की कहानियों में उर्दू तथा अंग्रेजी

कृष्णा अग्निहोत्रीः खातत्रयोत्तर हिन्दी कहानी : पृ०, ५२
 निमंल वर्माः 'तीसरा गवाह': पश्निद्र-संग्रह - पृ०, ५०

डा. मधु सन्धुः कहानीकार निर्मल वर्माः पृ० १४०

निर्मल वर्गाः ' सितम्बर की एक शामः परिन्दे—संग्रह

शब्द, अंग्रेजी वाक्य, अंग्रेजी गीत तथा अंग्रेजी शब्दों का हिन्दीकरण का प्रयोग हुआ है। निर्मल वर्मा के अतिरक्ति राजेन्द्र यादव, उषा प्रियम्वदा, मन्नू भण्डारी, श्री कांत वर्मा, ममता कालिया, गिरिराज किशोर तथा सुदर्शन चौपड़ा आदि की कहानियों में भाषा की खाभाविकता की रक्षा के लिए जन प्रचलित अंग्रेजी शब्दों का प्रयोग हुआ है। जैसे कहानी के हैं , एमरजेन्सी वार्ड, ट्रेन, अलवम, रिहर्सल, नोट – बुक, सर्विस, आर्डर, टेबिल, टेबिल क्लाथ, शट अप इत्यादि शब्दों का प्रयोग नये कहानीकारों ने निसंकोच तथा सहज रूप से किया है।

नई कहानी की भाषा रूमानी नहीं, वह तो विरोध की भाषा है। कहानी के पात्र, उर्दू, पंजाबी, अंग्रेजी के साथ-साथ ग्राम्य और नगर शब्दों का प्रयोग बेझिझक करते है जिस से उनके भाव- सम्प्रेषण में सहजता आ गई है और अर्थ बोध आसानी से हो जाता है। अधिकांश कहानियों मे ग्राम्य-प्रयोग की ताजगी ओर नगर प्रयोग की सरसता एवं स्वाभाविकता है। इन सभी प्रयोगों ने भाषा के तीखी धार वाला कर दिया है। किन्तु इन प्रयोगों ने भाषा की सरलता और सपाटता पर कहीं आँच नहीं आने दी, भाषा निजत्व की रक्षा करती हुई यथार्य के बीच उभरने वाले प्रत्येक रेशे को उजागर करने में पूर्ण सफल हुई है। कहानीकारों ने भाषा की रचनात्मक वास्तविकता को तो पहचान ही है, साथ ही कहानी की आत्मा और भाषिक- सीमा में भी संतुलन रथापित किया है। भाषा का यह बदलाव बदली हुई संवेदना की देन है। उस नयी संवेदना ने नये कहानीकार को भाषा के अनेक नये प्रयोग करने की ओर प्रेरित किया। इस प्रयोग रूप ओर नये भाषा - कसाव ने अनुभूति को गहनता प्रदान की है, भाषिक -अर्थवत्ता दी है, कहानी को एक विशेष प्रकार की लय दी है एवं अर्थनिष्टठता, उद्देश्य पूर्णता, विषयानुकुल और सांकेतिकता प्रदान की है, जिससे भाषा में इतनी प्रभाविकता आ गई है कि प्रामणिक यथार्य को उसने साकार कर दिया है। "भाषा में सम्प्रेषण शक्ति बढी है, अभिधा की उच्चावरथा यहां समाहित हो गयी है, इसमे नवीन लाक्षणिकता आयी है और व्यंजन ने भाषा की पतों को ही खोलकर रख दिया है जिससे भाषा में एक नयी गूँज पैदा हो गयी है। उसका एक नया रूप बंध उभरा है, जिस से हिन्दी गद्य में विविधता, शक्ति लचीलापन, ताजगी, भार्जन अर्थगर्भिता और उर्जायुक्त सर्जनात्यकता आयी है 🛛 । सरस विम्ब निकालते चलते हैं अतः उसमें

<sup>0-</sup> डॉ रध्वर दयाल वाप्त्रांय : हिन्दी कहानी बदलत प्रतिमान' पृ० २१५

चित्रोपमा आ गई हे। वस्तुतः जो वस्तु स्थितियां डूबी हुई और धुंध में खोई दिखाई देती थी उन्हें बौद्धिकता की गरीमा से सामने लाने का श्रेय आज की भाषा को है।

अतः यह कहना तर्क संगत प्रतीत होता है कि नई कहानी के कहानीकारों में हिन्दी—हिन्दुस्तानी के झमेले को समाप्त करके भावात्मक एकता प्रदान करने के सफल प्रयास किये हैं। अतः इन्होंने तत्सम, तद्भव, देशी, विदेशी, ग्रामीण, प्रान्तीय सभी प्रकार के शब्दो को अपनी कहानियों में स्थान दिया है। जिनके आधार पर हम यह कह सकते हैं कि उनकी भाषा पुरानी कहानियों की भाषा से एकदम अलग हैं। जहाँ उसमें एक ओर सूक्ष्म अर्थवत्ता आयी है।

शब्द भंडार समृद्ध करके, गाँवों में प्रयुक्त होने वाली ठेठ शब्दावली द्वारा शब्द प्रयोगों के उपयोग में नवीनकरण हुआ है। उनके रूप रंग को नये संदर्भ प्रदान किये गये हैं। वाक्य—विनयास बदला हुआ है जो उसे पुराने रूप से लगभग अलग कर देता है। जहाँ एक ओर मार्कण्डेय, शिवप्रसाद सिंह, फणीश्वर नाथ रेणु, शैलेश मटियानी, राजेन्द्र अवस्थी, मधुकर, गंगाधर की संस्कारी भाषा है, वहाँ दूसरी ओर गिरिज किशोर, राजेन्द्र यादव, रमेश बक्षी, कृष्णा सोबती, मन्नू भण्डारी, उषा प्रियम्बदा, कृष्ण बलदेव वैद्य में संशिलष्टता को अभिव्यक्ति देने के लिए निरंतर छटपटाती भाषा है।

निर्मल वर्मा, रामकुमार ,रधुवीर सहाय, श्रीकांत वर्मा, राजेन्द्र यादव, कमलेश्वर ने अमूर्त क्षणों को बांधा है और मोहन राकेश, शानी आदि ने यथार्थ के नये संदर्भों को भाषा के माध्यम से ठोस गहन रूप प्रदान किया है।

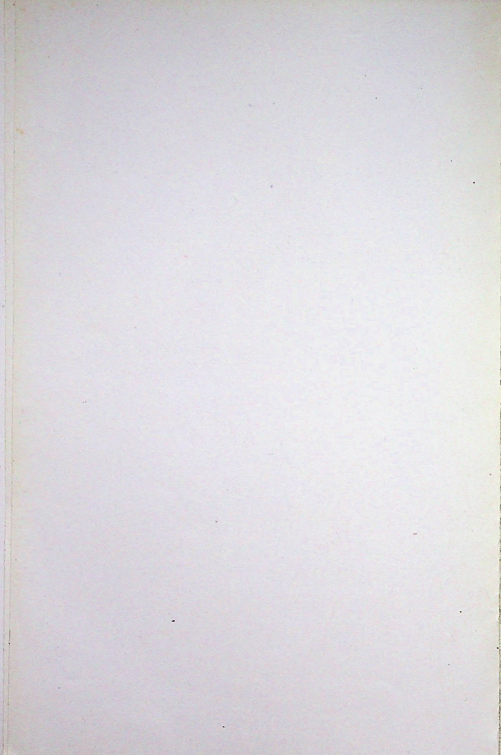
नई कहानी में आरोपित कमनीयता अथवा कृत्रिमता का बहिष्कार हुआ है। यह युग बोधगत स्वभाव का ही परिणाम है तथा युग की विडम्बना को सम्प्रेष्ण देने के लिए भाषा में व्यंग्यात्मक पुट देखने को मिलता हैं। इसके अतिरिक्त नई कहानी की भाषा में अप-शब्दों का प्रयोग हुआ है, कहीं-कही परिस्थिति वश या पात्र की विशेष मनोवृत्रि से प्रभावित होने के कारण शब्दों को तोड भरोड कर उनके विकृत रूप को भी कहानियों में स्थान दिया गया है। साथ ही भोजपूरी, जौनपुरी, पंजाबी, उर्दू तथा अंग्रेजी आदि भाषाओं के शब्द भी नई कहानी में अन्यास ही प्रयुक्त हुए हैं। ऐसा कहानीकार ने कहानी को गति देने के लिए किया है और इसी गति में भाषागत ध्वन्यात्मकता आ

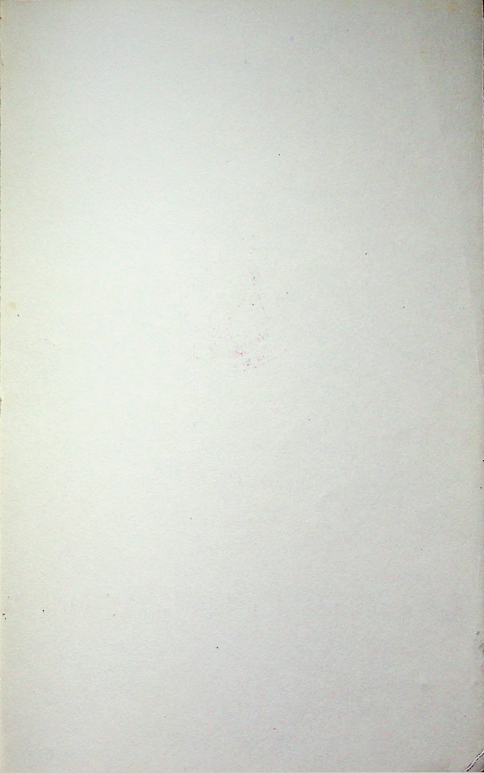
जाती है। भाषा, भाव और अभिव्यक्ति की दिशा में नई कहानी की भाषा का मुख्य गुण उसकी सरलता नहीं है बिल्क मुख्य गुण तो अभिप्राय प्रकट करने की शक्ति है। नई कहानी की भाषा यात्रा भी इसी अहसास से एक नयी दिशा की यात्रा में तत्पर हुई और उसे इस यात्रा में सफलता भी मिली है। भाषा की छिपी हुई ऊर्जा तलाश करके उसका सर्जनात्मक संयत उपयोग कहानी में हुआ। अतः यह कहना अनुचित न होगा "नयी कहानी ने भाषा की जड़ता को तोड़ा। व्यक्तिगत और किताबी भाषा से अपने को पृथक कर, समय के विस्तार में जी रहे मनुष्य की बोली में ही उसने नये अर्थों की तलाश की — प्रदेशों, अंचलों, महानगरों में बिखरी और चारों ओर आबूहवा में सम्यन्य करने का अन्वेषित कर उसे नये अर्थगर्भित रूप देने और संचेतना से सम्यन्य करने का यह आवश्यक कार्य हिन्दी की नई कहानी ने ही पूर्ण किया है"



प्रेम चन्द्र : साहित्य का उद्देश्य – पृ०. २१६

<sup>😉 -</sup> कमलेश्वरः नयी कहानी की भुमिकाः पृ०.२११–२१२





सिराज के समाका ती के त्रिके के कि के के



# VITASTA

(2002-2003)

Research Journal

### UNIVERSITY OF KASHMIR

(NAAC Accredited Grade "A" SRINAGAR-KASHMIR-190006